
	 105 

De Arte, 24, 2025, pp. 105-122

ISSN electrónico: 2444-0256 

Significado y función de las cabezas cortadas de santos  
en la pintura barroca sevillana

Meaning and function of the severed heads of saints in Sevillian  
baroque painting

Francisco Hidalgo De Rivas
Investigador independiente

ORCID: 0000-0001-8363-1948/ hidalgoderivas@hotmail.com
DOI: 10.18002/da.i24.9202 

Recibido: 14/IV/2025
Aceptado: 15/IX/2025

RESUMEN: Desde la antigüedad clásica, la representación de las cabezas cortadas ha tenido una especial impor-
tancia por su significado valeroso, honorífico y ritual. Una tradición que, de manera análoga, viene a acaparar cuestio-
nes doctrinarias, impregnándose del sentimiento que mostraban como elementos religiosos, persuasivos y teóricos; un 
catecismo de instrucción al fiel. Así, se ofrecía al devoto un objeto para obtener la calma, el perdón de los pecados y el 
beneficio de afrontar la muerte a su llegada. En este trabajo pretendemos justificar el resurgir de esta iconografía, sus ele-
mentos identitarios dentro de la escuela sevillana de pintura y su acierto en un complejo contexto como fue el Barroco. Sus 
características ponen de manifiesto unos conocimientos que van más allá de cuestiones de moda, con elementos visuales 
que reciclan patrones ya conocidos, ilustrando una pervivencia de la simbología clásica.

Palabras clave: Cabezas, Santos, Pintura sevillana, Arte Barroco, Iconografía.

ABSTRACT: Since classical antiquity, the representation of severed heads has had a special importance due to 
its courageous, honorific and ritual significance. A tradition that, in a similar way, came to embrace doctrinal questions, 
impregnated with the sentiment that they showed as religious, persuasive and theoretical elements; a catechism of ins-
truction for the faithful. Thus, the devotee was offered an object to obtain calm, the forgiveness of sins and the benefit of 
facing death on its arrival. In this work we aim to underline the resurgence of this iconography, its identifying elements 
within the Sevillian school of painting and its success in the complex context of the Baroque. Its characteristics reveal a 
knowledge that goes beyond questions of fashion, with visual elements that recycle already known patterns. Classical 
symbology survives.

Keywords: Heads, Saints, Sevillian painting, Baroque Art, Iconography.

INTRODUCCIÓN

En la pintura española de finales del 
siglo XVI y principios del XVII, particular-
mente en la escuela sevillana, los artistas 
tuvieron que ceñirse a las exigencias im-
perantes en la representación de sus obras 

religiosas. Este requerimiento, establecido 
por la Reforma Católica y desarrollado con 
mayor precisión en la tratadística posterior, 
implicó no solo una transformación signifi-
cativa en la producción artística, sino tam-
bién un notable impulso para los gremios de 
pintores y escultores. A través de complejos 



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 106 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

programas iconográficos y fundamentos fi-
losófico-teológicos, la imagen devino en un 
instrumento esencial, adquiriendo un papel 
central en la transmisión de los valores y 
principios de la religiosidad en este periodo 
Barroco. Se desarrolla la temática hagiográ-
fica desde una nueva perspectiva, donde 
las representaciones asumen objetivos más 
claros, sin dejar de apuntar que, como ex-
presaba Màle, la imagen, “en el siglo XVII 
lucha contra la herejía […] traduce ahora el 
impulso de todo ser hacia Dios; si huía de la 
expresión de dolor, lo que ahora representa 
es el martirio con todo su horror”1. Algunas 
obras muestran sutilmente esas sugerencias 
e indicaciones, que son, en definitiva, las que 
llevaron al pintor a adoptar modelos ya defi-
nidos, con una iconografía específica que se 
aplicaba al lienzo, en el mayor de los casos, 
por decisión del promotor2. Esto corrobora, 
en cierta medida, un modelo iconográfico de 
las cabezas cortadas de santos, surgidas bajo 
unas directrices concretas y unos discursos 
moralizantes. 

La apuesta representativa de la efigie, 
trazada durante este periodo artístico, gravi-
ta, de manera decisiva, alrededor de la com-
posición de estas vanitas; es en este espacio 
donde encontramos un mejor encuadre estas 
testas degolladas. Aquí son resignificadas y 
reorganizadas con una serie de elementos y 
objetos que las cargan de un lenguaje muy 
determinado. Esta iconografía se enmarca 
en la tendencia de crear mensajes instructi-
vos y espirituales, invitando al espectador a 
proyectar la mirada a la historia de la pro-
pia religión, como promovieron, por ejem-
plo, los Ejercicios Espirituales ignacianos o la 
propia Devotio Moderna medieval a través de 
la introducción del tiempo y la verdad. Es 
una dualidad situada entre la realidad y la 
apariencia, consumándose al focalizar en la 

1 Emile Mâle, El arte religioso de la Contrarreforma. 
Estudios de la iconografía del final del siglo XVI y de los si-
glos XVII y XVIII (Madrid: Encuentro, 2001), 22-23.

2 Benito Navarrete Prieto, La pintura andaluza del si-
glo XVII y sus fuentes grabadas (Madrid: Fundación de 
Apoyo a la Historia del Arte Hispánico, 1998), 33.

importancia de la memoria y el recuerdo del 
fin de la vida3. La adaptación de lo cotidia-
no, visto desde la extraordinaria y singular 
proeza pagana, se llena de significados com-
plejos, por los que solo se puede acceder a 
ellos por medio de la devoción. Se obtiene, 
así, una trasformación de la propia existencia 
del hombre, de experiencias y pensamientos 
que han acompañado desde la Antigüedad 
al ser humano4.

LOS ORÍGENES ICONOGRÁFICOS Y 
SU EVOLUCIÓN

La imagen de las cabezas cortadas de 
santos muestra una enorme singularidad en 
el ámbito sevillano, con evidentes diferen-
cias, sobre todo, en las escasas pinturas rea-
lizadas en el resto del territorio peninsular y 
europeo. La cantidad de obras conocidas, en 
los países del centro de Europa5, han supues-
to un buen ejemplo para la escultura de estas 
cabezas, que, posteriormente, tendrían su re-
flejo en los siglos XVII y XVIII.  En nuestro 
caso, tanto los cuadros como las esculturas6, 
salidas de artistas hispalenses, son un fiel 
testimonio de su proliferación que, en mu-
chos casos, rozan lo mágico-religioso, una 
consideración ya adquirida en tiempos de 
Grecia y Roma7.

3 Luis Vives-Ferrándiz Sánchez, Vanitas: Retórica vi-
sual de la mirada (Madrid: Encuentro, 2011), 375.

4 Elena Andrés Paló, “La cultura de lo macabro en 
el Barroco español: La vanitas de la Seo de Zaragoza y 
la personificación de la muerte a través de la pintura 
del Siglo de Oro”, en Eros y Thánatos, Reflexiones sobre el 
gusto III. Actas del simposio celebrado en Zaragoza en abril 
de 2015, ed. por Alberto Castán y Concha Lomba (Zara-
goza: Diputación de Zaragoza, 2017), 431.

5 Bárbara Baert, “The Johannesschüssel as Anda-
chtsbild: The Gaze, the Medium and the Senses”, en Di-
sembodied Heads in Medieval and Early Modern Cultur, ed. 
Por Catrien Santing, Bárbara Baert y Anita Traninger 
(Leiden-Boston: Brill, 2013), 117-161

6 Javier Baladrón Alonso, “Las cabezas escultóricas 
de santos degollados”, Read & Made, nº 6 (2018), 18-23. 

7 Guadalupe López Monteagudo, “Las cabezas cor-
tadas en la península Ibérica”, Gerión, Revista de Historia 
Antigua, n.º 5 (1987), 247. 



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 107 

Su origen más certero hay que buscarlo 
en el ámbito de los sacrificios humanos, en 
la tradición de los pueblos guerreros, cues-
tión que José María Blázquez8 referencia en 
un estudio basado en obras de Estrabón (63 
a.C.-23 d.C.), poniendo como ejemplo a los 
lusitanos9, quienes les atribuyen una espe-
cie de ritual. De esta misma manera, Tito 
Livio (59 a.C-17 d.C.) lo describe como una 
forma de sellar las alianzas mediante este 
sacrificio10. El historiador Romano Cayo Sa-
lustio Crispo (86-34 a.C.), en su obra Bellum 
Iugurthinum, nos recuerda el sentido de las 
maiorum imágenes, una especie de máscaras 
mortuorias, retratos de ilustres antepasados, 
que eran exhibidos en los atrios de las casas, 
y que hacían referencia a la valía y honor de 
ciertos personajes: “Pues yo he oído muchas 
veces que Quinto Máximo, Publio Escipión 
y otros ilustres varones de nuestra sociedad 
solían decir que cuando contemplaban estos 
retratos se les inflamaba el espíritu con gran 
vehemencia, instándoles a practicar la virtu-
d”11. Y es que, además, no podemos olvidar-
nos de otros usos derivados que tienen su 
enfoque en lo cómico grotesco12, muy unido 
al alma de su veneración, donde queda fuer-
temente expuesta una suerte de violencia 
como artefacto en el teatro o la literatura13, 

8 José María Blázquez, “Sacrificios humanos y re-
presentaciones de cabezas en la Península Ibérica”, La-
tomus XVII (1958), 27.

9 Estrabón, Geografía de Iberia. Trad. por Francisco 
Javier Gómez Espelosín, Marco V. García Quintela y 
Andrés Cruz (Madrid: Alianza, 2015), 3, 6.

10 Tito Livio, Períocas y otros textos. Trad. por José 
Antonio Villar Vidal (Barcelona: Gredos, 1994), 49.

11 Cayo Salustio Crispo, La guerra de Jugurta. La 
conjuración de Calitina. Trad. por José Torrens Béjar (Ma-
drid: Sarpe, 1985), 4, 5-6.

12 Pedro Calderón de la Barca, El Mágico Prodigio-
so. Ed. por Bruce W. Wardropper (Madrid, Cátedra, 
1985), 170. Pedro Calderón de la Barca, Los dos amantes 
del cielo, Verdadera quinta parte de comedian de don 
pedro Calderón de la Barca, 1682. Ed. por Juan de Vera 
Tassis y Villarroel (Madrid: Herederosa de Juan García 
Infanzón, 1730), 1100-1101.

13 Ignacio Arellano Ayuso, “Aspectos de la violen-
cia en los dramas de Calderón”, Anuario calderoniano, 2, 

que la convierte en caricatura y deshuma-
nización14, probablemente como expresión 
práctica para el observador.

Para el contexto religioso que expone-
mos, hemos de centrarnos en la veneración 
de aquellas cabezas que han venido a re-
cuperar esta tradición histórica y que han 
perdurado dentro de la representación de 
los santos cristianos, donde se pueden otor-
gar las mismas consideraciones que se han 
citado con anterioridad. Esto ocurre, inde-
pendientemente y de la misma manera, en 
personajes cuyas cabezas son separadas o se 
mantienen unidas a sus cuerpos con los sig-
nos de disección, así como las representacio-
nes de santos que la portan entre las manos 
y que se ajustan más a los modelos clásicos, 
como el Brutus Barberini (siglo I a.C.), de 
Roma, representando a un patricio togado 
sujetando dos cabezas (fig. 1). 

Los primeros antecedentes cristianos 
importados a la península son unos alabas-
tros ingleses de los siglos XIV y XV, realiza-
dos en los talleres de Nottingham15. Junto 
con Alemania, y en general con otros países 
centroeuropeos, son los iniciadores de es-
tas representaciones, que, con la Reforma 
protestante, pasarían a ocupar, de manera 
renovada, el terreno religioso italiano y es-
pañol. Lo que ha llegado hasta la iconografía 
del siglo XVII sevillano se presenta diferen-
cialmente de modo lacónico, empleándose 
exclusivamente los cráneos de los santos 
representados, dispuestos como si se tratara 
de una ceremonia o ritual. No todos los san-

(2009), 15-49. Ignacio Arellano Ayuso, “Cabezas corta-
das y otros espectáculos: violencia, patetismo y trucu-
lencia en el teatro de Calderón”, Mélanges de la Casa de 
Velázquez, nº 44, 1, (2014), 199-213.

14 José María Ruano de la Haza, La puesta en escena 
en los teatros comerciales del Siglo de Oro (Madrid: Casta-
lia Ediciones, 2000), 313-316.

15 José Luis Requena Bravo de Laguna, “Arte, de-
voción e iconografía en torno a la cabeza cortada de San 
juan Bautista en el Barroco hispano”, Arte y cultura en 
la Granada renacentista y barroca: La construcción de una 
imagen clasicista, coord. por José Policarpo Cruz Cabre-
ra (Granada: Ediciones Universidad de Granada, 2014), 
300-301.

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=935
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=935
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/369786


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 108 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

tos cefalóforos vienen a ocupar este plano, 
sino aquellos que, tras haber sido decapita-
dos, fueron protagonistas de prodigios o mi-
lagros16, un símil de lo que sucedía con la ve-
neración y respeto a estas representaciones 
de cabezas de valerosos en la Antigüedad. 
La evolución de estos modelos a lo largo 
de los siglos XVI y XVII revelan un carácter 

16 Manuel María Medrano Marqués, “Cabezas sa-
gradas, cabezas emblemáticas”, Emblemata, 23 (2017), 
164-165. https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/3641

intensamente evocador, en tanto que consti-
tuye una manera de entender el sentimien-
to de un estado de desengaño propio de la 
época. Estas representaciones se articulan en 
composiciones donde la aparición de otros 
elementos obedece a una carga simbólica de 
referencia moral o espiritual. 

No podemos olvidarnos de la conserva-
da en la iglesia de San Juan, en la localidad 
sevillana de Marchena, y anteriormente en 
su palacio de los Ponce de León17. Esta cabe-
za cortada muestra parentescos con modelos 
italianos, citándose un dibujo de Francesco 
Salviati y cabezas de Pompeo Leoni, a quien 
estuvo atribuida. Según Vicente Lleó “po-
dría resultar viable” esta autoría18. Algunos 
modelos sevillanos de testas19, parecen deu-
dores de este alabastro y otros anónimos de 
origen genovés20. Documentada en un in-
ventario de 1642, Rosario Coppel Aréizaga, 
la ha atribuido, finalmente, al tardorenacen-
tista Nicolas Cordier (Saint Michel, Nancy, 
h.1567 - Roma, 1612), aunque francés, lo vin-
cula estilísticamente a la escuela romana21.

El sentido estético e iconográfico es 
una labor de reinvención y reorganización 
de los artistas. Las obras son una exaltación 
que va más allá de la propia imagen en sí, 
de lo concreto y cotidiano, suscitando una 
manera interesada de utilidad y pervivencia 
de lo infinito22. Sin esta carga moralizante 

17 Juan Luis Ravé Prieto, La parroquia de San Juan 
Bautista de Marchena. (Sevilla: Codexsa, 2006), 61.

18 Texto ya publicado en el catálogo de la exposi-
ción Velázquez y Sevilla. Juan Luis Ravé Prieto, “La 
cabeza de San Juan Bautista. Notas sobre los cambios 
de uso en el patrimonio mueble”, Actas de las V Jornadas 
sobre la Historia de Marchena, octubre de 1999 (Marchena: 
ACUOPAMAR, 1999), 114.

19 Cabeza de San Juan Bautista, atribuida a Murillo 
(no expuesta). Museo Nacional del Prado, Madrid. Ca-
beza cortada de San Juan Bautista, 1656. Valdés de Leal, 
Iglesia de Ntra. Sra. Del Carmen de Córdoba. 

20 Juan Luis Ravé, “La cabeza de San Juan Bautis-
ta…”, 115.

21 Juan Luis Ravé, “La parroquia de San Juan Bau-
tista...”, 61.

22 Enrique Valdivieso González, Vanidades y des-

	▪ Fig. 1. Anónimo romano, Brutus Barberini, si-
glo I a.C. Museos Capitolinos, Roma. Foto del 
autor

https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/3641


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 109 

y concerniente, una simple cabeza corta-
da nos remitiría a una imagen tradicional 
con un sentido triunfal. Por tanto, no sería 
un tema iconográfico que emerge de ma-
nera independiente en el siglo XVII, ya que 
está intensificado por una fuerte carga mo-
ral, emocional y filosófica, recuperando, a 
modo de encuadre recurrente, un concepto 
ya adoptado en la Antigüedad clásica23. Se 
trata de una herencia, que hubiera resultado 
insignificante de no haber sido por el contex-
to postridentino. Esta evolución habría que 
enmarcarla a partir de los acontecimientos y 
primeras representaciones, que, de manera 
interesada, comienzan a introducirse en los 
talleres sevillanos. Tales formas buscan un 
nuevo significado adoptado por el cambio y 
el trasvase de elementos de un lugar a otro. 
Como dice Maravall; “…es posible que esos 
elementos se repitan en el tiempo, se den en 
siglos muy distantes; pero en su articulación 
conjunta en una situación política, económi-
ca y social, forman una realidad única”24. En 
Sevilla esta se comprende y se vive de una 
forma muy barroca25.

A través del puerto hispalense, y por 
medio de los primeros pintores caravag-
gistas napolitanos, había llegado el mode-
lo pictórico de cabeza cortada, proveniente 
de las interpretaciones lombardas del siglo 
XVI26. Se ha dicho que la versión conservada 
de la Cabeza cortada de San Juan Bautista de 
José de Ribera (1644), de la Real Academia 
de Bellas Artes de San Fernando de Madrid 
(fig. 2), muestra gran parecido con los mode-

engaños en la pintura española del Siglo de Oro, (Madrid: 
Fundación de Apoyo a la Historia del Arte Hispánico, 
2002), 41.

23 Julián Gállego Serrano, Visión y símbolos de la 
pintura española del Siglo de Oro (Madrid: Aguilar, 1972), 
22-30.

24 Maravall Casesnoves, La cultura del Barroco (Bar-
celona: Ariel, 1975), 34.

25 Entiéndase la expresión como algo con mucho 
sentimiento y pasión, adaptándose a la sociedad a pesar 
del sufrimiento y de lo enrevesado de la situación.

26 Requena Bravo, “Arte, devoción e iconogra-
fía…”, 327.

los sevillanos27. Sin embargo, también exis-
ten otros antecedentes, como apunta Mina 
Gregori28, a un posible original de Leonardo 
Da Vinci (1452-1519), que sirvió como fuen-
te principal por medio de copias repartidas 
por diferentes puntos de Europa, o a la ver-
sión de Caracciolo, de la colección Koelliker 
de Milán y fechada entre 1618-1620, con una 
segunda versión en una colección particular 
española29. 

No queda del todo claro que la obra de 
José de Ribera sea la más influyente en los ar-
tistas sevillanos, pues la pintura resulta tar-
día. Según parece, en Sevilla, otros pintores 
tomaron la delantera. No creemos que esto 
sucediera porque pudieron haber conocido 
la fuente grabada de Theodor Caspar von 
Fürstenberg (1615-1675), que posiblemente 
circularía por la capital, al igual que otros 
muchos dibujos y grabados, sino porque la 
obra del pintor alemán está fechada en 1650 
y, para entonces, ya hubo de estar consolida-
do el carácter modélico de esta iconografía. 
Así se ha podido confirmar por medio de 
obras existentes o reseñas a pinturas desapa-
recidas30. Tampoco podemos omitir las posi-
bles referencias en las colecciones del duque 
de Alcalá (Casa de Pilatos), estudiadas por 
Vicente Lleó, Jonathan Brown o Richard Ka-
gan31, de las que, desafortunadamente y por 
su dispersión anterior, no se recogen en los 
documentos de sus bienes libres, citándose 

27 Requena Bravo, “Arte, devoción e iconogra-
fía…”, 327-328.

28 Mina  Gregori, “La trayectoria del tema desde 
Leonardo hasta Caravaggio: la Cabeza de San Juan Bau-
tista”, en Sapientia libertas, escritos en homenaje al profesor 
Alfonso E. Pérez Sánchez (Madrid: Museo Nacional del 
Prado, 2007), 354. 

29 Vendida en Subastas Segre (Madrid), en octubre 
de 2008. 

30 Cabeza de San Pablo, Francisco de Herrera el Viejo 
(Colección particular), o las extraviadas de Zurbarán, 
que había observado en Sevilla Antonio Ponz (cit. 32).

31 Vicente Lleó Cañal, La Casa de Pilatos. Biografía de 
un palacio sevillano (Sevilla: Editorial Universidad de Se-
villa, 2017), 59-89. Jonathan Brown y Richard L. Kagan, 
“The Duke of Alcalá: His Collection and Its Evolution”, 
The Art Bulletin, vol. 69, nº 2 (1987), 231-255.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 110 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

muchas de las obras de arte del aristócrata, 
sin mencionar ni una sola representación de 
la cabeza cortada de San Juan Bautista32. 

REPRESENTACIÓN Y FUNCIONALI-
DAD ICONOLÓGICA

Se ha apuntado la especial predilección 
por un santo degollado en concreto33. San 
Juan Bautista ha sido muy estimado por par-

32 Documentos de embargos de los bienes mue-
bles del III duque de Alcalá al mayordomo don Juan 
de Arroyo: A.H.P.S., Real Audiencia, legajo 29337, s.f.; 
29338/1, s.f.; 29339, fols. 216, 218, 442, 456, 458, 475.  

33 Louis Réau, Iconografía del arte cristiano. Iconogra-
fía de la biblia, Antiguo Testamento, tomo 1, vol. 1. Trad. 
por Daniel Alcoba (Madrid: Ediciones del Serbal, 1996), 
49-94.

te de los moribundos, porque encontraban 
en él la consideración de un eficaz interce-
sor del alma para alcanzar la vida eterna34, 
y porque en su efigie hallaban la representa-
ción del Confiteor35, es decir, una imagen en 
la que podían realizar el acto de confesión 
de los pecados. También representa el Ordo 
Commendationis Animae, una oración litúrgi-
ca de índole funerario, de origen romano, 
usada para invocar el favor divino hacia los 
enfermos en sus últimos instantes de vida, 
o incluso hacia los fallecidos, como aquellos 

34 Requena Bravo, “Arte, devoción e iconogra-
fía…”, 302.

35 José Antonio Rivas Álvarez, Miedo y piedad: testa-
mentos sevillanos del siglo XVIII. (Diputación de Sevilla, 
1986), 107-108.

	▪ Fig. 2. José de Ribera, Cabeza cortada de San Juan Bautista, 1644. Real Academia de Bellas Artes de San 
Fernando, Madrid. Foto Real Academia de Bellas Artes de San Fernando.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 111 

personajes bíblicos que se habían enfrentado 
a pruebas de fidelidad a Dios36.

En esta iconografía, en el caso del Bau-
tista, la más popular de estas cabezas corta-
das, se muestra, habitualmente, con la cara 
de lado o hacia arriba, colocada sobre una 
bandeja, exenta y constituyendo un motivo 
iconográfico por sí mismo. Fue un tema muy 
común tras los años finales del siglo XV; de 
hecho, era el emblema de las cofradías de la 
Misericordia y de los penitentes negros que 
asistían a los condenados a muerte37. En el 
arte español prolifera especialmente duran-
te el siglo XVII. Los ejemplos, que resultan 
impactantes, estremecen por su crudeza y 
exacerbado realismo, sobre todo por su cue-
llo diseccionado. Esto responde a una refor-
mulación sobre la defensa de la fe cristiana: 
“Después del Concilio de Trento los mártires 
luchan bajo nuestra mirada; es preciso que 
veamos el color de su sangre, que seamos 
testigos de su agonía […] un mundo nuevo 
había nacido de la sangre de los fieles inmo-
lados; los mártires de otros tiempos se con-
vertían en un ejemplo para el cristiano, que 
debía estar dispuesto, tanto en Europa como 
en las dos indias, a dar su vida por su fe”38. 

Las obras pintadas por Juan Valdés 
Leal, Cabeza cortada de San Juan Bautista (Fig. 
3) y Cabeza cortada de San Pablo, conserva-
das en el retablo de la iglesia del Carmen 
Calzado de Córdoba, proporcionan uno de 
los muchos ejemplos que conocemos en la 
pintura sevillana, si bien el tema tratado no 
cuajó especialmente en el pintor, a pesar de 
las atribuciones, poco fundamentadas, que 
la historiografía tuvo a mal adjudicarle39.  

36 Jonathan Gómez Narros, “Un ordo litúrgico lati-
no convertido en literatura romance: el Ordo Commen-
dationis Animae en la épica española”, Dicenda. Cua-
dernos de Filología Hispánica, vol. 33, nº Especial (2015), 
90-92.

37 Louis Rèau, Iconografía del Arte cristiano. Iconogra-
fía de los santos, tomo II, vol. 3. Trad. por Daniel Alcoba 
(Madrid: Ediciones del Serbal, 1997), 517.  

38 Mâle, El arte religioso de la Contrarreforma…, 146.

39 Enrique Valdivieso González, Valdés Leal (Sevi-
lla: Ediciones Guadalquivir 1988), 64.

El resultado es quizás más austero y menos 
teatralizado que en las obras de sus coetá-
neos hispalenses. Expresa cierta sensación 
de placidez y serenidad para mayor inspira-
ción devocional del espectador. Todo queda 
recogido en un primer plano: la cabeza sobre 
una bandeja que apoya sobre un alfeizar; el 
fondo oscuro, tal vez un cielo gris y tormen-
toso que invita a un mayor dramatismo. Le 
acompañan los atributos propios de su ico-
nografía que remiten a la túnica roja, como 
símbolo de la sangre derramada y al cuchillo 
ensangrentado, instrumento de su martirio. 
Una cruz de caña se representa en segundo 
plano, con la filacteria parcial del Ecce Agnus 
Dei qui tollis peccata mundi. El modelo toma-
do en este caso, aunque con variaciones, po-
dría responder al adoptado por Herrera el 
Viejo a finales de la primera mitad del siglo 
XVII. Así lo observamos en la Cabeza degolla-
da de santo, del Museo Nacional del Prado o 
la Cabeza cortada de San Pablo, de una colec-
ción privada, fechada hacia 1640 (fig. 4). 

Es habitual que estos dos santos aparez-
can formando pareja por las similitudes de 
su muerte, ambos degollados. La contem-
plación directa de estas imágenes sanguino-
lentas, estimulaban, en los fieles, la devoción 
por su fuerte contenido dramático, a veces 
impregnado de cierta sensualidad. La pin-
tura barroca sevillana también nos presenta 
esta fusión hiriente y excitadora, capaz de 
penetrar en cualquier sentimiento manifies-
to. Esto llevaba al fiel al reconocimiento de sí 
mismo a través del sufrimiento reflejado en 
la excelsa imagen.

¿Y que motivó la representación 
de las cabezas cortadas en el siglo XVII 
sevillano? La respuesta no parece fácil, y 
va más allá de un repunte de la tradición, 
de la transformación causada por las 
circunstancias de este periodo, atendiendo a 
su popularidad y a factores de uso40: exalta-
ción y contexto espiritual41. Además de los 

40 Juan José Martín González, “Cabezas de santos 
degollados en la escultura barroca española”, Goya: re-
vista de arte, n.º 16 (1957), 210-213.

41 Requena Bravo, “Arte, devoción e iconogra-



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 112 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

elementos circundantes, ha de haber otro 
ingrediente en el que hallar respuesta a la 
creación de estas obras. Es tal la admiración, 
que se comienzan a representar santos que 
nunca habían sido efigiados de esta manera, 
como la Cabeza de San Laureano (1645), colec-
ción particular, Cabeza de San Dionisio (1640), 
del Museo del Greco, Toledo, o la Cabeza de 
Santa Úrsula (1640-1650), también en una 
colección privada, todas ellas del entorno 
sevillano. Santa Catalina (Fig. 5) es otro de 

fía…”, 310.

los ejemplos de santas decapitadas, que ge-
neralmente no se representan de esta forma 
peculiar. Aquí sí tenemos que buscar el mo-
delo en una versión realizada por Battistello 
Caracciolo (1578-1637) hacia 161542.

Queda despejado que el claroscurismo 
traspasó el propio sentido de la imagen; este 
la impregnó de un sufrimiento calmo por 
medio de la figuración y proyección de la 
luz, quizás, en Sevilla, heredado de Francis-

42 Gregori, “La trayectoria del tema…”, 360.

	▪ Fig. 3. Juan de Valdés Leal, Cabeza de San Juan Bautista, 1668. Iglesia del convento del Carmen Calzado, 
Córdoba. Foto del autor.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 113 

co de Zurbarán43. No podemos olvidar que 
el de Fuente de Cantos había pintado, en la 
ciudad, una importante serie de Cabezas de 
santos degollados para la decoración del re-
tablo mayor de la iglesia de San José de los 
Mercedarios Descalzos, hoy desaparecido. 
Antonio Ponz (1725-1792) lo cita en su obra 
Viage de España44, también recogido por De-
lenda en su catálogo razonado45. Teniendo 
en cuenta las fechas de realización de este 
retablo (1639-1641)46, estaríamos ante unas 
de las primeras representaciones de cabezas 
de santos conocidas en la escuela sevillana 
del siglo XVII.

Sevilla consignó esta iconografía para 
abordar una nueva manera de represen-
tación de los santos decapitados, llevando 
incluso testas de clérigos a formar parte de 
esta producción, como la, ya citada, Cabe-
za de San Dionisio, de Sebastián de Llanos 
y Valdés, u otras pinturas en colecciones 
particulares47 o desaparecidas recogidas en 

43 Enrique Valdivieso González, Historia de la pintu-
ra sevillana (Sevilla: Ediciones Guadalquivir, 1992), 194.

44 Antonio Ponz Piquer, Viage de España, tomo 9 
(Madrid: Edición de Joaquín Ibarra, 1786), 108.  

45 Odile Delenda, Zurbarán, Los conjuntos y el obra-
dor, vol. II (Fundación Arte hispánico, 2009), 462.

46 José M. Carrascal Muñoz, “La Merced Descalza 
de Sevilla. Noticias sobre su historia y las pinturas de 
Zurbarán”, Goya: revista de arte, n.º 47 (1995), 14.

47 Cabeza de San Blas, Sebastián de Llanos y Valdés, 

los fondos del archivo del fotógrafo Joaquín 
Ruiz Vernacci (1892-1975)48. En este caso la 
clave podría estar en sus promotores y en 
el gusto unificador de lo bello y lo macabro. 
Las funciones litúrgicas que adquirieron es-
tas cabezas cortadas son bien conocidas en 
el ámbito conventual hispano, y en Sevilla 
se han documentado varios encargos rela-
cionados con ellas49. La colocación de altares 
efímeros, dispuestos en plazas y calles para 
las celebraciones obligatorias en la cual se 
conmemoraban el Martirio de San Juan, tam-
bién conocido como la Degollación del Bautis-
ta, celebrada el 29 de agosto, promovían su 
difusión. Igualmente, el 2 de junio de 1594, 
en la parroquia de El Salvador de Sevilla50, 
“Una cabeza de San Juan el Bautista, que 
en esta ciudad el virtuoso Gaspar Delgado 
tiene, que merece título de reliquia. Estaba 
ésta en una fuente de plata rica, con mucha 
sutileza puesta”51. Esta obra escultórica, con-
servada en el Museo de Bellas Artes de la 
ciudad, al igual que su homónima salida de 
las gubias de Juan de Mesa, expuesta en la 
Catedral sevillana, pudieron servir de ins-
piración para representaciones coetáneas y 
posteriores. “La composición y la expresión 
de la cabeza reflejan la influencia de los mo-
delos escultóricos romanos difundidos en el 

vendido en Setdart (noviembre de 2022); Cabeza de obis-
po, Sebastián de Llanos y Valdés, vendida en Subastas 
Isbilya (enero de 2017) o San Laureano, anónimo, Museo 
de Bellas Artes de Córdoba.

48 Joaquín Ruiz Vernacci, Archivo fotográfico, Cabe-
za cortada, siglo XVII, n.º inventario: vn-18020, consulta-
do el martes 7 de septiembre de 2024. http://www.mcu.
es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&ca-
becera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contras-
te=0&txt_zoom=10&appOrigen=

49 Requena Bravo, “Arte, devoción e iconogra-
fía…”, 313.

50 José Luis Romero Torres, “Cabeza de San Juan 
Bautista”, en Velázquez y Sevilla: Catálogo de la exposi-
ción, tomo II, Estudios (Sevilla: Consejería de Cultura. 
Junta de Andalucía, 1999), 71.

51 Jesús Miguel Palomero Páramo, “La cultura ar-
tística de la Ciudad de la Giganta (Notas sobre pintores 
y escultores en la Sevilla de Cervantes)”, La Ciudad de 
Cervantes (1587-1600) (Sevilla: Ayuntamiento y Funda-
ción el Monte, 2006), 214.

	▪ Fig. 4. Herrera el Viejo (atrib.), Cabeza de San 
Pablo, 1640. Colección particular, Sevilla. Foto 
del autor.

http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 114 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

siglo XVI a través de los grabados o dibujos, 
como la cabeza de Alejandro moribundo y el 
grupo de Laocoonte”52.

Surge la idea de que algunas de las com-
posiciones llevadas a los lienzos pudieron 
beber directamente de estos altares efímeros, 
como el caso de Llanos y Valdés, según Val-
divieso, el gran productor de cabezas corta-
das en la ciudad hispalense53. La obra Cabe-
zas degolladas de San Pablo, San Juan Bautista 
y Santiago el Mayor (Fig. 6) expone de tal ma-
nera los cráneos que bien podría decirse que, 
a tal efecto, muestran al público diferentes 
opciones para la veneración. Es un altar, y 
todo queda reforzado por la distribución. 
En primer plano coloca las bandejas doradas 

52 José Luis Romero, “Cabeza de San Juan Bautis-
ta…”, 70-71.

53 Valdivieso González, Valdés Leal, 64.

sobre las que descansan las testas, apoyadas 
sobre un paño blanco que cubre la mesa. Los 
atributos son solo una referencia para identi-
ficar a los santos. Y la cortina, de un carmesí 
menos sangriento, es el telón del gran tea-
tro Barroco. Todo está dispuesto para unos 
espectadores, cuan comensales de milagros 
y prodigios, que se acercan a la mesa, no 
para comer, sino para orar. Carlos Castilla 
del Pino ha visto en estas representaciones 
un vínculo con las vanitas de naturalezas 
muertas. Justifica un carácter temporal e 
inmutable por tener “la virtud de conferir 
eternidad a lo que es más perecedero que la 
representación de alguien vivo, es decir, de 
un retratado”54. Además, viene a indicar que 
estas cabezas, colocadas sobre las bandejas, 
no son retratos, sino que pasan a ser consi-

54 Carlos Castilla del Pino, Teoría de los sentimientos 
(Tusquets Editores S.A., 2000), 81. 

	▪ Fig. 5. Sebastián de Llanos y Valdés, Cabeza de Santa Catalina, 1652. Musee Goya, Castres. Foto del autor.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 115 

deradas objetos, como los dispuestos en un 
bodegón: “El bodegón es un monumento al 
muerto”55. La escena es amplificada por la 
triple presencia de degollados, y esta nove-
dosa composición se escapa de las represen-
taciones habituales, destinadas a los lugares 
de culto que individualizaban las figuras 
principales de los santos para su veneración. 
Tal vez corresponda a un encargo particular 
en el que ofrecer la diversidad por el gusto 
del comitente. Otra de estas composiciones 
múltiples, y en este caso algo extraña, por 
introducir una cabeza que no pertenece a un 
santo, Cabezas de San Juan Bautista, San pablo 
y Goliat, atribuida a Llanos y Valdés (fig. 7), 
documenta su procedencia particular desde 
finales del siglo XVII, lo que permitiría dar 

55 Castilla del Pino, Teoría de los sentimientos, 81.

crédito a la hipótesis sobre el destino de estas 
variantes. Y es que también debemos dejar 
constancia de que muchas de estas pinturas 
estaban destinadas a la devoción privada. 
Así se recoge en The Citty Provenance Índex, 
con más de diez registros de colecciones per-
sonales madrileñas, en las que había alguna 
pintura de cabezas degolladas de santos, 
como señala Requena Bravo56.

Son, cuando menos, curiosas, las pala-
bras que el fraile dominico Antonio Feo es-
cribe en sus Sermones (1617), recomendando 
lo siguiente a quienes meditan sobre la cabe-
za decapitada de San Juan Bautista: “…Y por 
tanto conviene que cada uno de nosotros con 
la consideración lleve a casa esta cabeza cor-

56 Requena Bravo, “Arte, devoción e iconogra-
fía…”, 326.

	▪ Fig. 6. Sebastián de Llanos y Valdés, Cabezas degolladas de San Pablo, San Juan Bautista y Santiago el 
Mayor. 1655-60. Gemäldegalerie Alte Meister, Dresde. Foto web Gemäldegalerie Alte Meister.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 116 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

tada del glorioso Precursor, y la traiga siem-
pre delante de los ojos, para que lo refrene 
por cuanto ella sin vida está persuadiendo, y 
predicando odio y aborrecimiento al jurar”57.

Queda entonces claro, en este modo, el 
sentido de estas imágenes en la iconografía 
barroca de la muerte. Ellas, en sí mismas, 
crean un eslabón que las une a una prolífica 
fuente de cura y salvación, dando paso a un 
trascendental ejercicio de refugio, donde el 
contemplador convalida su práctica espiri-
tual por un pasional descanso. Una muestra 
interesante, que nos da una clave de la fun-
ción específica que poseían estas representa-
ciones, es una característica obra sevillana, 
Cabeza de San Juan Bautista (Fig. 8), del pri-

57 Fray Antonio Feo, Sermones de los tratados y vidas 
de los santos. Trad. por Don Alonso Mexia Galeote (Bae-
za: ed. Mariana de Montoya, 1617), 165.

mer tercio del siglo XVII58, en la que, además, 
encontramos una inscripción latina que reza 
lo siguiente: ASPI.CIV FVGARI, DEMONES. 
MORBOS QVE, PELLI. (vi que los demonios 
eran ahuyentados y las enfermedades des-
terradas). Es una alusión directa al poder 
atribuido a la cabeza de San Juan, capaz de 
alejar el mal del demonio. En un sentido más 
profundo, la asociamos a la mediación entre 
lo terrenal y lo celestial, al demon platónico 
o hesiódico, este que es capaz de interferir en 
los enfermos, moribundos y pecadores para 
cazarlos y enviar sus almas a la salvación59.

La expresión serena que observamos 
en esta obra sevillana, con los habituales 

58 Esta obra, en colección particular, posee una eti-
queta adherida en la parte trasera del lienzo con datos 
de atribución.

59 Hesíodo, Teogonía: Trabajos y días. Trad. por Ade-
laida Martín Sánchez (Madrid: Alianza, 2013), 121-127.

	▪ Fig. 7. Sebastián de Llanos y Valdés (atrib.), Cabezas de San Juan Bautista, San Pablo y Goliat, 1640-1650. 
Colección particular, Madrid. Foto del autor.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 117 

elementos compositivos en las pinturas aná-
logas de esta escuela, no dejaría indiferente 
al observador. Se trata de una versión icono-
gráfica particular en la que se inserta un dato 
iconológico claro, destinado a la función re-
ligiosa que prestaba la imagen de San Juan 
como elemento de devoción y persuasión. 
En la obra El Timeo, Platón vuelve a desarro-
llar la teoría de los démones, donde revela 
la hipótesis del genio, un guardián dado por 
Dios que vive en la cabeza. Este ser fue iden-
tificado con una especie de alma racional. 
Ante él estaría lo irracional, ya no un demo-
nio, sino una clase mortal sujeta a pasiones 
terribles e inestables60. Precisamente es la 
imagen la que nuevamente nos apunta a un 

60 Platón, El Timeo, Obras completas, tomo X. Trad. 
por Albert Ribaud (París: Societè d´edition “Les belles 
letres”, 1970), 31b, 40d., 41b-c.

simbolismo formado por la piedad, capaz 
de ofrecernos ayuda para salvarnos, algo 
que implica una idea de racionalidad, frente 
al carácter intransigente de odio y vengan-
za, devengado por las pasiones más fútiles, 
superfluas y pecaminosas. Es decir, se nos 
muestra la unificación de los dos lados de la 
balanza; la cabeza de Juan, como hecho in-
contestable de heroicidad que ha sido fruto 
de la inmisericorde e irracionalidad de Judi-
th61. Está claro que estos démones van a apa-
recer en el pensamiento platónico como seres 
intermedios entre el hombre y la divinidad, 
quedando íntimamente relacionados con el 

61 “Yo soy la voz que grita en el desierto: «Allanad 
el camino del Señor», como dijo el profeta Isaías” (Jn. 
1, 19-28). “Trajeron la cabeza en una bandeja, se la en-
tregaron a la joven y ella se la llevó a su madre” (Mt. 
14, 11). 

	▪ Fig. 8. Pedro de Camprobín (atrib.), Cabeza de San Juan Bautista. Colección particular. Foto del autor.



Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 118 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

mundo fundado: “Interpreta y transmite los 
asuntos humanos a los dioses y los divinos a 
los hombres, de unos súplicas y sacrificios, y 
de otros órdenes y recompensas para ellos. 
Al estar en medio de unos y otros, comple-
tan el espacio entre ambos, de manera que 
el Todo queda unido consigo mismo”62. 
Igualmente están relacionados con la magia 
y las artes adivinatorias, actúan como verda-
deros consejeros de las personas virtuosas, 
primero durante su existencia y luego como 
guías hacia el Hades63. También Sócrates, en 
la Apología, nos habla de ellos como los hijos 
bastardos de los dioses nacidos de un mor-
tal y una ninfa, características que los lleva 
a esa naturaleza intermedia, tanto en el or-
den jerárquico64, como en el espacial: “¿No 

62 Platón, Banquete, 202 e - 203 a; Ramos Jurado En-
rique Ángel, Lo platónico en el siglo V p. C: Proclo, Anales 
de la Universidad hispalense, vol. 51 (Sevilla: Edito-
rial Universidad de Sevilla, 1981), 43-46. Carlos García 
Gual, Marcos Martínez Fernández y Emilio Lledó Íñi-
go. Platón: Diálogos III, Fedón, Banquete y Fedro. (Madrid: 
Gredos, 1988), 247.

63 Inmaculada Rodríguez Moreno, “Démones y 
otros seres intermedios entre el hombre y la divinidad 
en el pensamiento platónico”, Fortunatae: Revista cana-
ria de Filología, Cultura y Humanidades Clásicas,   n.º 6, 
(1994), 193.

64 Los pitagóricos distinguían entre dioses, démo-
nes, héroes y hombres, siendo las dos entidades centra-
les las que ocupaban el espacio entre el plano divino y 
el humano.

consideramos a los demonios como dioses o 
como hijos de dioses? ¿Dices que sí o no? 
-Sí, naturalmente. Entonces, si creo en los 
demonios, como tú mismo afirmas, y los de-
monios son una especie de dioses, como aca-
bamos de admitir, sería como decir que, al 
creer en demonios, creo también en dioses. 
En consecuencia, tú estás bromeando al afir-
mar que yo no creo en los dioses, si al mis-
mo tiempo sostienes que creo en demonios. 
Y si los demonios son, como suele decirse, 
hijos bastardos de los dioses y de ninfas o de 
otras madres semejantes…”65. Quizás el va-
lor apotropaico de este cuadro amuleto derive 
del texto recogido en las Actas del II Concilio 
de Nicea, según consta en algunas represen-
taciones de la cabeza del carmelita San Anas-
tasio (Fig. 9), como valedor de estos atribu-
tos mágicos66. 

En Sevilla, el papel de la literatura clá-
sica y de los tratados han sido otra de las 
fuentes vitales para la perduración, recupe-
ración o renovación de estas representacio-
nes. No solo los protectores debían conocer 

65  Sócrates, Apología, (339 a.C.), 27 c-d. Platón, Apo-
logía de Sócrates, Obras completas, vol. I. Trad. por Luis 
Gil Fernández (Gredos, 1981), 207-208.

66 Así consta en las leyendas de varias obras de los 
siglos XVII y XVIII: Cabeza decapitada de San Anastasio, 
en el Museu del Pueblu de Asturies; Subastas Fernando 
Durán, Vendido el 20 de marzo de 2024 y en Antigüeda-
des el Campillo, Madrid.

	▪ Fig. 9. Anónimo, Cabeza de San Anastasio (detalle cartela), s. XVII. Antigüedades el Campillo, Madrid. 
Foto web del anticuario

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=600
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=600
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/16298
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/16298


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 119 

estas obras, como es el caso de Miguel Ma-
ñara o del III Duque de Alcalá67, que poseía 
una gran biblioteca en la sevillana Casa de 
Pilatos68. También los pintores frecuentaban 
o se proveían de pequeñas bibliotecas para 
su juicio, luego trasladado para proporcio-
nar un correcto significado a sus cuadros69. 
De hecho, conocemos los títulos de algunos 
de estos libros que poseían los artistas, y que 
son reflejo, en muchos casos, de las prácticas 
y los mensajes que pretendían sus pinturas70.

CONCLUSIONES

Siendo un tema de gran proliferación en 
la capital andaluza, las cabezas cortadas de 
santos, se merecen un apunte de insistencia 
en la particularidad con la que se represen-

67 Juan José Martín González, “El artista en Sevilla 
en el siglo XVII”, Archivo Hispalense, Revista Histórica, Li-
teraria y Artística, tomo 78, n.º 23 (1995), 140-141.

68 “En los estantes que en ella ai, ai dusientas e se-
senta divisiones [...] que ubo seis mill y quinientos cuer-
pos de libros grandes y pequeños de diferentes géneros 
y materias y enquadernasiones [...], (Archivo Histórico 
Provincial de Sevilla (AHPS), Real Audiencia, 29337, 
s.f.)  

69 La presencia de Pacheco pudo facilitar el acerca-
miento de otras personalidades al entorno ducal tal y 
como debió de ser el caso del artista Pablo de Céspedes, 
el del pródigo poeta Juan de Arguijo – poseedor de una 
biblioteca cuyos techos pintados por Alonso Vázquez 
en 1601 inspirarían directamente a los del Camarín 
Grande – y el del poeta-pintor Juan de Jáuregui, quien 
dedicó a Alcalá la edición traducida al castellano del 
drama pastoril Aminta del escritor sorrentino Torquato 
Tasso, hecho que coincidió con la fecha de la adquisi-
ción de los fondos de la biblioteca de la Casa de Pila-
tos en 1606. David Mayen Herráiz, “La biblioteca del 
III Duque de Alcalá y el ambiente intelectual sevillano 
en el siglo XVIII”, Scripta Artium in Honorem, coord. por 
Alejandro Cañestro Donoso (Alicante: Universidad de 
Alicante, 2018), 400.

70 Juan Interián de Ayala. El pintor christiano, y eru-
dito, ó Tratado de los errores que suelen cometerse freqüen-
temente en pintar, y esculpir las Imágenes Sagradas (1656-
1730). Trad. por Luis de Duran y de Bastéro (Madrid: 
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2001).

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/
el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-erro-
res-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pin-
tar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/

taron en un momento tan complejo. Hay que 
añadir la fijación con la que sus creadores 
obtuvieron un subgénero de la vanitas en 
Sevilla. Su importancia iconográfica, si bien 
podría haberse situado en otras fuentes an-
teriores, hunde sus raíces en los modelos na-
politanos que llegaban por su conexión con 
el puerto, siendo rápidamente absorbidos y 
caracterizados por esta escuela pictórica. Los 
referentes iniciales pudieron encontrarse 
en las creaciones escultóricas que llegaban, 
principalmente, de Italia, así como de aque-
llas que eran conformadas a partir de estos 
y en esta tierra. Para la gran producción, a 
partir de 1636, también habría que tener en 
cuenta los prototipos tempranos de las pin-
turas de cabezas cortadas realizadas por 
Francisco de Zurbarán, por ello, estos habría 
que buscarlos en la propia ciudad y no en 
fuentes posteriores, como ha pervivido en la 
historiografía durante mucho tiempo. Existe 
una forma personal de representarlas, carac-
terizarlas e interpretarlas, pues, muestran 
elementos comunicativos que se ajustan a 
una demanda conocedora y, a pesar de su 
estética macabra, tiene un papel fundamen-
tal en la atracción y gusto sublime de la so-
ciedad hispalense. El sentido de estas se ha 
concebido para aunar muerte y salvación 
en una misma figura, redefinida con pro-
piedades estéticas, religiosas, espirituales, 
rituales, valerosas, de alivio y purificación; 
al menos es lo que se desprende en su lectu-
ra iconológica y simbólica. Creemos que se 
fundamentan, además, en el conocimiento 
de otras fuentes literarias, clásicas y filosó-
ficas, amén de las cristianas, y en las que se 
evidencia la transversalidad que ofrecen sus 
celebraciones onomásticas: dicotomías del 
Barroco y su buen entender. 

BIBLIOGRAFÍA

Andrés Paló, Elena. “La cultura de lo maca-
bro en el Barroco español: La vanitas de la 
Seo de Zaragoza y la personificación de la 
muerte a través de la pintura del Siglo de 
Oro”. En Eros y Thánatos, Reflexiones sobre 
el gusto III. Actas del simposio celebrado en 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 120 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

Zaragoza en abril de 2015, editado por Al-
berto Castán y Concha Lomba, 419-432. 
Zaragoza: Diputación de Zaragoza, 2017.

Arellano Ayuso, Ignacio. “Aspectos de la vio-
lencia en los dramas de Calderón”. Anua-
rio calderoniano, 2, (2009): 15-49

Arellano Ayuso, Ignacio. “Cabezas cortadas 
y otros espectáculos: violencia, patetismo 
y truculencia en el teatro de Calderón”. 
Mélanges de la Casa de Velázquez, nº 44 
(2014), 199-213.

Baert, Bárbara “The Johannesschüssel as 
Andachtsbild: The Gaze, the Medium 
and the Senses”. En Disembodied Heads in 
Medieval and Early Modern Cultur, edita-
do por Catrien Santing, Bárbara Baert y 
Anita Traninger, 117-161. Leiden-Boston: 
Brill, 2013.

Baladrón Alonso, Javier. “Las cabezas es-
cultóricas de santos degollados.” Read & 
Made, nº 6 (2018),18-23.

Blázquez Martínez, José María. “Sacrificios 
humanos y representaciones de cabezas 
en la Península Ibérica”. Latomus, XVII 
(1958), 27-38.

Brown, Jonathan y Richard L. Kagan. “The 
Duke of Alcalá: His Collection and Its 
Evolution”. The Art Bulletin, vol. 69, nº 2 
(junio 1987), 231-255.

Calderón de la Barca, Pedro. El Mágico Prodi-
gioso. Editado por Bruce W. Wardropper. 
Madrid: Cátedra, 1985.

Castilla Del Pino, Carlos. Teoría de los sen-
timientos. Barcelona: Tusquets Editores 
S.A., 2000.

Delenda, Odile. Zurbarán, Los conjuntos y el 
obrador, vol. II. Madrid: Fundación Arte 
hispánico, 2009.

Estrabón, Geografía de Iberia. Traducido por 
Francisco Javier Gómez Espelosín, Marco 
v. García Quintela, Andrés Cruz, Madrid: 
Alianza, 2015.

Feo, Antonio Fray. Sermones de los tratados y 
vidas de los santos, trad. Don Alonso Mexia 

Galeote. Baeza: ed. Mariana de Montoya, 
1617.

Gállego Serrano, Julián. Visión y símbolos de la 
pintura española del Siglo de Oro. Madrid: 
Aguilar, 1972.

García Gual, Carlos; Marcs Martínez Fer-
nández y Emilio Lledó Íñigo. Platón: Diá-
logos III, Fedón, Banquete y Fedro. Madrid: 
Gredos, 1988.

Gómez Narros, Jonathan. “Un ordo litúrgico 
latino convertido en literatura romance: 
el Ordo Commendationis Animae en la 
épica española”. Dicenda. Cuadernos de 
Filología Hispánica, vol. 33, Núm. Especial 
(2015), 89-104.

Gregori, Mina.  “La trayectoria del tema des-
de Leonardo hasta Caravaggio: la Cabe-
za de San Juan Bautista”. En Sapientia li-
bertas, homenaje a Alfonso E. Pérez Sánchez, 
353-364. Madrid: Museo Nacional del 
Prado, 2007.

Hesíodo. Teogonía: Trabajos y días. Traducido 
por Adelaida Martín Sánchez. Madrid: 
Alianza, 2013.

Interián De Ayala, Juan. El pintor christiano, 
y erudito, ó Tratado de los errores que sue-
len cometerse freqüentemente en pintar, y 
esculpir las Imágenes Sagradas (1656-1730). 
Traducido por Luis de Duran y de Basté-
ro. Madrid: Biblioteca Virtual Miguel de 
Cervantes, 2001. https://www.cervantes-
virtual.com/obra-visor/el-pintor-chris-
tiano-y-erudito-o-tratado-de-los-erro-
res-que-suelen-cometerse-frequentemen-
te-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sa-
gradas--0/html/

Lleó Cañal, Vicente. La Casa de Pilatos. Bio-
grafía de un palacio sevillano. Sevilla: Edito-
rial Universidad de Sevilla, 2017.

Livio, Tito. Períocas y otros textos. Madrid: 
Gredos, 1994.

López Monteagudo, Guadalupe. “Las ca-
bezas cortadas en la península Ibérica”. 
Gerión, Revista de Historia Antigua, n.º 5 
(1987), 245-252.

https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/el-pintor-christiano-y-erudito-o-tratado-de-los-errores-que-suelen-cometerse-frequentemente-en-pintar-y-esculpir-las-imagenes-sagradas--0/html/


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256  	 121 

Mâle, Emile. El arte religioso de la Contrarre-
forma. Estudios de la iconografía del final del 
siglo XVI y de los siglos XVII y XVIII. Ma-
drid: Ediciones Encuentro, 2001.

Maravall Casesnoves, José Antonio. La cultu-
ra del Barroco. Barcelona: Ariel, 1975.

Martín González, Juan José. “Cabezas de 
santos degollados en la escultura barro-
ca española”. Goya, revista de arte, n.º 16 
(1957), 210-213.

Martín González, Juan José. “El artista en Se-
villa en el siglo XVII”. Archivo Hispalense, 
Revista Histórica, Literaria y Artística, tomo 
78, n.º 23 (1995), 135-152.

Mayen Herráiz, David. “La biblioteca del III 
Duque de Alcalá y el ambiente intelectual 
sevillano en el siglo XVIII”. En Scripta Ar-
tium in Honorem, coordinado por Alejan-
dro Cañestro Donoso, 387-404. Alicante 
Universidad de Alicante, 2018.

Medrano Marqués, Manuel María. “Cabezas 
sagradas, cabezas emblemáticas”. Emble-
mata, 23 (2017), 157-192. https://ifc.dpz.
es/publicaciones/ebooks/id/3641

Navarrete Prieto, Benito. La pintura andaluza 
del siglo XVII y sus fuentes grabadas. Ma-
drid: Edición Fundación de apoyo a la 
Historia del Arte hispano, 1998.

Palomero Páramo, Jesús Miguel. “La cultu-
ra artística de la Ciudad de la Giganta 
(Notas sobre pintores y escultores en la 
Sevilla de Cervantes)”. En La Ciudad de 
Cervantes (1587-1600), 199-221. Sevilla: 
Ayuntamiento y Fundación el Monte, 
2006. 

Platón, Apología de Sócrates, Obras completas, 
vol. I. Traducido por Luis Gil Fernández. 
Madrid: Gredos, 1981.

Platón, Banquete, 202 e - 203 a; Ramos Jurado 
Enrique Ángel, Lo platónico en el siglo V p. 
C: Proclo, Anales de la Universidad hispalen-
se, n.º 51. Sevilla: Editorial de la Universi-
dad de Sevilla, 1981.

Platón. El Timeo, Obras completas, tomo X. 
Traducido por Albert Ribaud. París: So-
cietè d´edition “Les belles letres”, 1970.

Ponz Piquer, Antonio. Viage de España, t. 9. 
Madrid: Edición de Joaquín Ibarra, 1786.

Ravé Prieto, Juan Luis. La parroquia de San 
Juan Bautista de Marchena. Sevilla: Codex-
sa, 2006.

Ravé Prieto, Juan Luis “La cabeza de San 
Juan Bautista Notas sobre los cambios de 
uso en el patrimonio mueble”. En Actas 
de las V Jornadas sobre la Historia de Mar-
chena, octubre de 1999, 113-123. Marchena: 
ACUPAMAR, 1999.

Reau, Louis. Iconografía del arte cristiano: Ico-
nografía de la biblia, Antiguo Testamento, 
tomo 1, vol. 1. Traducido por Daniel Al-
coba. Madrid: Ediciones del Serbal, 1996.

Reau, Louis. Iconografía del Arte cristiano: Ico-
nografía de los santos, tomo 2, vol. 3. Ma-
drid: Ediciones del Serbal, 2006.

Requena Bravo, José Luis. “Arte, devoción e 
iconografía en torno a la cabeza cortada 
de San juan Bautista en el Barroco hispa-
no”. En Arte y cultura en la Granada rena-
centista y barroca: La construcción de una 
imagen clasicista, coordinado por José Po-
licarpo Cruz Cabrera, 295-336. Granada: 
Ediciones Universidad de Granada, 2014.

Rivas Álvarez, José Antonio. Miedo y piedad: 
testamentos sevillanos del siglo XVIII. Sevi-
lla: Diputación de Sevilla, 1986.

Rodríguez Moreno, Inmaculada. “Démones 
y otros seres intermedios entre el hombre 
y la divinidad en el pensamiento plató-
nico”. Fortunatae: Revista canaria de Filolo-
gía, Cultura y Humanidades Clásicas, n.º 6, 
(1994), 186-197.

Romero Torres, José Luis. “Cabeza de San 
Juan Bautista”. En Velázquez y Sevilla: Ca-
tálogo de la exposición, tomo II, Estudios. 
Sevilla: Consejería de Cultura. Junta de 
Andalucía, 1999.

https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/3641
https://ifc.dpz.es/publicaciones/ebooks/id/3641
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=600
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=600
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/16298
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/16298


Francisco Hidalgo De Rivas Significado y función de las cabezas cortadas de...

 122 	 De Arte, 24, 2025, 105-122, ISSN electrónico: 2444-0256 

Ruano de la Haza, José María. La puesta en 
escena en los teatros comerciales del Siglo de 
Oro. Madrid: Castalia Ediciones, 2000.

Ruiz Vernacci, Joaquín. Archivo fotográfi-
co. Consultado el 7 de febrero de 2024. 
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/
ImageServlet?accion=41&cabecera=N&-
txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_con-
traste=0&txt_zoom=10&appOrigen=

Salustio Crispo, Cayo. La guerra de Jugurta. 
La conjuración de Calitina. Traducido por 
José Torrens Béjar. Madrid: Sarpe, 1985.

Sócrates, Apología de Sócrates, Obras comple-
tas, vol. I. Traducido por Luis Gil Fernán-
dez. Gredos: 1981.

Valdivieso González, Enrique. Historia de la 
pintura sevillana. Sevilla: Ediciones Gua-
dalquivir, S.L., 1992.

Valdivieso González, Enrique. Valdés Leal. 
Sevilla: Ediciones Guadalquivir, S.L., 
1988.

Valdivieso González, Enrique. Vanidades y 
desengaños en la pintura española del Siglo 
de Oro. Madrid: Fundación de Apoyo a la 
Historia del Arte Hispánico, 2002.

Vives-Ferrándiz Sánchez, Luis. Vanitas: retó-
rica visual de la mirada. Madrid: Encuen-
tro, 2011.

http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=
http://www.mcu.es/fototeca_patrimonio/ImageServlet?accion=41&cabecera=N&txt_id_imagen=1&txt_rotar=0&txt_contraste=0&txt_zoom=10&appOrigen=

