Sinologia Hispanica, China Studies Review, Received:  July 2025
21, 2 (2025), pp. 27-50 Accepted:  October 2025

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish Dominican
Missionaries

Itinerario de estudios sinoldgicos de los primeros misioneros
dominicos espaiioles

RHIRIIF SR SEHTRINFEE

ﬁ% xiaoyin87@nankai.edu.cn Yin Xiao*

School of Foreign Languages
Nankai University
Tianjin, China, 300071

* Xiao Yin (doctora en Estudios de Asia Oriental de la Universidad Autonoma de Madrid) es docente e inves-
tigadora en Filologia Hispanica en la Universidad de Nankai. Investigadora principal del Proyecto de Investiga-
cion del Ministerio de Educacion de China “El intercambio cultural sino-espafol en las Filipinas a finales de la
Dinastia Ming”, el Proyecto Anual de Investigacion en Filosofia y Ciencias Sociales de la Ciudad de Tianjin “La
estrategia cultural de los espanoles en Filipinas hacia China durante la época del comercio con galeones” (<
T A SRl R AE FE LS, TJSL24-001) y el Proyecto de la Fundacion de Investigacion para las Universi-
dades Centrales “Las obras chinas de los misioneros en Filipinas a finales de la Dinastia Ming”.

0000-0002-3910-1904



28

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

Abstract: Based on the Chinese writings and letters of Dominican priests such as Juan Cobo, Miguel
Benavides, Domingo de Nieva and Tomas Mayor and other materials, this article analyses the sinological
level of these authors and their attitudes towards Chinese culture, investigating the process of their
learning Chinese language and culture in Manila (Philippines) and the materials on which they relied.
It attempts to clarify the main purposes, methods, means, achievements of their Sinological studies,
as well as how they applied their sinological knowledge in their missionary works. The present work
also situates their sinological studies in the specific historical and geographical background, in order
to understand and objectively evaluate the Hispanic missionary sinology from the late sixteenth to the
early seventeenth century.

Key Words: Dominicans; missionary Sinology; Juan Cobo; Domingo de Nieva; Tomas Mayor.

Resumen: Basandose en los escritos en chino y cartas de sacerdotes dominicos como Juan Cobo,
Miguel Benavides, Domingo de Nieva y Tomas Mayor y otros materiales, este trabajo analiza el nivel
sinologico de dichos autores y sus actitudes hacia la cultura china, investigando el proceso de su
aprendizaje del chino, su estudio del idioma y la cultura china en Manila (Filipinas) y los materiales
en que se basaron. Intenta aclarar los principales propésitos, métodos, medios, logros de sus estudios
sinologicos y como aplicaron sus conocimientos sobre la civilizacion china en sus trabajos misioneros.
Se trata de situar sus estudios sinolégicos en el trasfondo historico y geografico especifico, con el fin de
comprender y evaluar objetivamente la sinologia misionera hispanica desde finales del siglo XVI hasta
principios del XVII.

Palabras clave: Dominicos; Sinologia misionera; Juan Cobo; Domingo de Nieva; Tomas Mayor.

. AScE: T 2RSS (Juan Cobo)  MIgNELEHT (Miguel Benavides) . %2J8 i
(Domingo de Nieva) FIZHKIK (Tomas Mayor) % NIHSCEES TG, DUAIABME TR, A Hrix sk
VE# ML KO B X ST S B, R PHINIE SR G S o] hEHE 5 50 2, DAk
TATTFT RS R KL e AT BRI HPCERF R E A B ik, FBOIRA, AR AA T s B2 50
N FAL B TAR . AW ORI D AR 0 B T4 1 7 s SRS Steb, LA PP 16t 0 R %17
ERAL I R i G ) 2 SO S

k)] ZWidksy: ALY mikR: Bel; ZHRIK

A finales del siglo XVI, China era el pais sofado de los exploradores, co-
merciantes y misioneros europeos. La iniciativa de los dominicos de fundar
la Provincia del Santo Rosario en Filipinas fue ir a evangelizar China (Sanz,
1958: 331). Sin embargo, desde el inicio de la colonizacién de Filipinas has-
ta 1632, los padres mendicantes espanoles enfrentaron fuertes rechazos de
los jesuitas y los portugueses al entrar en China. En 1529 se firmoé el tratado
de Zaragoza entre la corona lusitana y la castellana. Mediante este acu-
erdo, los espanoles quedaban excluidos de derechos de navegar, comerciar
y evangelizar no solo en las Molucas, sino también en todo lo que hoy cor-
responde a Indonesia, Filipinas y China (Cervera, 2015: 21). Por anadidura,

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

debido al patronato regio concedido a los reyes espafnoles, los misioneros
espanoles que llegaron a estas islas fueron enviados por el Rey de Espana
para instruir a los pueblos locales, por eso, era rigurosamente restringido
que los frailes viajaran de Filipinas a otras partes de Asia oriental. En esta
época, se ocupaban en principio de evangelizar a los sangleyes en Filipinas
y administrar a la congregacion fiel local. Pero de ninguna manera olvida-
ron su objetivo primitivo de evangelizar China.

Como el entonces obispo de Filipinas, Domingo Salazar, era dominico,
cuando los frailes de su misma Orden llegaron a Filipinas para establecer
una didcesis, con su pleno apoyo, los dominicos arrebataron a los agustinos
el monopolio de la mision china en Filipinas y se convirtieron en los admi-
nistradores de los sangleyes locales. Los dominicos, en este caso, Fr. Juan
Cobo y Fr. Miguel Benavides, ganaron el pleito con los agustinos justamente
porque entendian mejor el idioma de los chinos (Sanz, 1958: 145). Los
misioneros dominicos que predicaban a los chinos en Filipinas fueron los
primeros sindlogos hispanicos. Escribieron sus obras catequisticas, apolo-
géticas y textos misioneros usuales en mandarin: A saber, Bian Zhengjiao
Zhenchuan Shilu (B IE#EAE %) (Testimonio de la verdadera religion,
1593, en adelante, Shilu) de Juan Cobo, Doctrina cristiana en lengua y
letra china (;1604?, en adelante, Doctrina cristiana) compuesto por los pa-
dres dominicos, Liaoshi Zhengjiao Bianlan ({#KIE#{E %) (Memorial de
la vida cristiana en lengua china, 1606, en adelante, Memorial) de Domin-
go de Nieva y Gewu Qjongli Bianlan {#%%¥)55 &%) (Simbolo de la fe en
lengua y letras chinas, 1607, en adelante, Simbolo) de Tomas Mayor. Todos
estos textos se basan en otros originales europeos, siendo traducciones o
adaptaciones de ellos. Aparte de dichas obras en chino, Juan Cobo tradujo
un clasico chino para la ensefanza infantil: Ming Xin Bao Jian (FJ:0>F %)
(Espejo rico del Claro Corazon, 1592).

A continuacion, con base en dichos escritos de los dominicos y sus
cartas, recurriendo a los datos histéricos coetaneos, se tratara del proceso
de aprendizaje de los misioneros dominicos del idioma y la cultura chinos
en Manila (Filipinas) y los materiales en los que se basaron. Se analizaran el
nivel sinoldgico de dichos misioneros y sus actitudes hacia la cultura china.
Se aclararan los principales propositos, métodos, medios, logros de sus
estudios sinoldgicos, y como los aplicaron en sus trabajos misioneros. Y de
este modo, se demostrara como dio el primer paso la sinologia hispanica.

1. Objetivos de los estudios sinologicos de los dominicos

En primer lugar, los trabajos de investigacion y traduccion de la cultu-
ra oriental de los dominicos formaban parte extensiva del descubrimiento

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

29



30

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

geografico y permitieron a Europa conocer mejor el Imperio del Extremo
Oriente. Los padres dominicos eran unos estudiosos afanosos y siempre
daban mucha importancia a la coleccion, la clasificacion y la recopilacion
de conocimientos cientificos. Especialmente, Juan Cobo manifest6 mucho
interés en este aspecto. En una carta fechada el 13 de julio de 1589, infor-
mo sobre sus estudios de diversas vertientes de la cultura china, tales como
la medicina, el calendario, la astronomia, la mUsica, el teatro, la historia,
la geografia, las leyes, etc. (Cervera, 2015: 98). Aunque Fray Tomas Mayor
no tuviera una afinidad hacia lo chino, en su obra se observa también mu-
cho interés por cualquier informacion o conocimiento sobre este pais, por
ejemplo, nego en su obra apologética, el Simbolo, la cosmologia china an-
tigua (Mayor, 1607: 87a), critico la ley y la costumbre chinas (Mayor, 1607:
257a-257b); ademas, usoé unos ejemplos zoologicos sacados de los libros
chinos que habia leido (Mayor, 1607: 10b; 10b-11a).

En segundo lugar, las noticias y observaciones sobre la cultura china
que los misioneros dominicos transmitian a Europa servian de fundamentos
para elaborar politicas hacia los sangleyes de Filipinas y China. Por ejem-
plo, la traduccion de Ming Xin Bao Jian por Juan Cobo posibilito que los eu-
ropeos conocieran mas de cerca la civilizacion avanzada y el pensamiento
del imperio asiatico, de manera que les dio fundamentos para elaborar las
politicas diplomaticas y las estrategias evangélicas. Esta contribucion la
destaco el obispo Salazar en su carta, fechada el 24 de junio de 1590 para
Felipe II:

Es obra digna de Vuestra Majestad, y como tal sea de Vuestra Majes-
tad recibida, no por lo que ella es, sino por ser tan peregrina y nunca
vista en el Parian y fuera de la China. Contiene a mi juicio cosas dignas
de consideracion y adonde se ve la fuerza de la razéon humana; pues sin
lumbre de la Fe, se alcanzan cosas tan conformes a lo que la Ley cris-
tiana nos ensefa; y por aqui vera Vuestra Majestad cuan fuera de cami-
no va el que pretende que tal Reino como el de la China, adonde tales
cosas se ensenan, entremos con guerra y fuerza de armas a predicarles
nuestra Ley; pues se ve claro que con tal gente como esta mas ha de
poder la fuerza de la razéon que la de las armas (Villarroel, 1986: 15).

Por Gltimo, su aprendizaje de la lengua y la cultura chinas les faci-
litaban sus misiones hacia los chinos. Para evangelizar con éxito a esta
nacién era muy necesario conocer la lengua y la cultura chinas, asi como
estudiar la historia, las ciencias, la filosofia y las religiones de este pais.
Utilizaban el dialecto minnan [ i%, y las letras chinas para evangelizar

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

a los sangleyes. Publicaron sus libros evangélicos en mandarin. Integraban
la ensenanza de los conocimientos de la cultura y la historia china en
sus misiones evangélicas. Esto garantizaba, por supuesto, que pudieran
entenderse mejor con sus feligreses, convertir a mas infieles al catolicismo
y promover la devocion de los chinos convertidos.

2. Medidas, materiales y apoyos

La medida mas importante de estudios sinologicos de los padres domi-
nicos consistia en la lectura. Antes de llegar a Filipinas, habrian buscado en
Europa todos los datos sobre China que pudieran encontrar. Tomas Mayor
dijo en el Simbolo:

Estoy leyendo vuestros libros histéricos, y he leido muchos datos
historicos de Europa de donde vine (Mayor, 1607: 02a).
He leido los libros historicos chinos y europeos (Mayor, 1607: 02b).

A través de los contenidos referidos en el Simbolo, se puede averiguar
que Tomas Mayor habia consultado, por ejemplo, Viajes de Marco Polo, His-
toria de las cosas mas notables ritos y costumbres del gran reyno de China
(1585, en adelante, Historia del Gran Reino de la China) del fraile agustino
Gonzalez de Mendoza. Ademas, dos historias en castellano publicados en
1595 también podian formar parte de la lista de libros leidos por este autor
dominico: Historia de cosas del Oriente de Amaro Centeno y Republicas del
mundo de Gerénimo Roman.

En cuanto a los libros chinos, los padres dominicos tenian acceso a
ellos al llegar a Filipinas. Juan Cobo afirmé en su carta del 13 de julio de
1589 que habia visto en Manila muchos libros chinos sobre filosofia moral,
medicina, astrologia, historia, geografia, novelas, teatro, etc. (Cervera,
2015: 96-97). Hacia “la ultima década del siglo XVI, las publicaciones chi-
nas circulaban en Filipinas ya como mercancia” (Xiao, 2022: 118). Segln
los estudios de Retana, en el Archivo General de Indias se encuentra un
documento municipal de Manila fechado el 27 de mayo de 1606, que se
titula “Testimonio de una informacion sobre las habitaciones y tiendas que
se an hecho en el Parian de los Sangleyes después del alzamiento”. En esto
se menciona a un librero con nombre Zunhu y de origen Quioctan (Retana,
1911: 49). Este documento demuestra que a principios del siglo XVI habia
libreria en el mercado chino. Como los residentes chinos en estas lIslas
crecian rapidamente desde el establecimiento de la ruta comercial del

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

31



32

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

Galeodn, es imaginable que librerias como esta en el mercado chino sirvie-
ra para “satisfacer las necesidades culturales de los sangleyes locales”,
ademas de funcionar como “una ventana hacia la cultura china para los
misioneros espanoles” (Xiao, 2022: 118).

Segun los estudios de Xiao (Xiao, 2022: 95-107), a través de las referen-
cias que los dominicos hicieron a los clasicos chinos en sus escritos, los auto-
res dominicos habian leido libros de educacion ilustrada como Ming Xin Bao
Jian'y Zeng Guang Xian Wen (34 '%t3C) (Palabras virtuosas extendidas),
clasicos confucianos como Sishu P44 (los Cuatro Libros) editados y
comentados por Zhu Xi y otros clasicos antiguos chinos, porque son estos los
mas citados en sus textos. Ademas, habian leido alguna edicion de la Ming
de Shiji (s21d) (Registros del gran historia), y habian accedido a los
anales de estilo tongjian iH%' y gangjian 4N%:? que abarcaban la historia
desde el legendario creador del mundo, Pangu #i 7, hasta el fin de la Yuan.

Aparte de la lectura, en el proceso de su aprendizaje del idioma y las
doctrinas mandarinas, unos chinos letrados les servian de instructores y les
dejaron una influencia evidente en su lectura intensiva de libros chinos. ELl
gobernador Santiago de Vera comunica al Rey en su carta de 13 de julio de
1589:

Después que vine a esta tierra, (llegdo en mayo de 1584), é hecho
instancia sobre que los religiosos procurasen saver la lengua de los
chinos para la conversion y doctrina de los que ay en esta tierra que es
de ordinario la cantidad que é referido (4.000) y por ser tan dificultosa,
y tener tanto que hacer con los naturales de estas Islas no se avia hecho
y venidos que fueron los dominicos les encargué la doctrina de ellos y
les di intérpretes para que les ensenase la lengua (Gayo, 1951: 92-93).

El gobernador Gomez Pérez Dasmarifas (en cargo 1590-1593) escribio
al rey el 11 de junio de 1592 senalando que Juan Sami era un maestro de
letras chinas y habia viajado junto con el P. Cobo a Japon como intérprete
(Villarroel, 1986: 24).

S

' Libros historicos basados en el modelo de Zizhi Tongjian (¥iifRi#%) (Historia integral para la
informacion del gobierno).

2 Combina las dos tradiciones estilisticas de Zizhi Tongjian y Tongjian Gangmu (B4 H )
(Compendio de Zizhi Tongjian), basandose en multiples versiones e integrando toda la historia desde
Pangu hasta el final de la Yuan. Este estilo, que aparecio en el contexto del florecimiento de la imprenta
y la comercializaciéon de los libros xilograficos, solia ser mas conciso y propicio para satisfacer la
demanda de los participantes del examen imperial.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

Es imaginable que bajo la influencia de sus instructores chinos, los
misioneros filipinos empezaran a aprender el idioma y a conocer la cultura
china a partir de los libros chinos que se usaban como materiales para la
educacion escolar desde la dinastia Yuan:

Miao indica en su Zhongguo Chuban Tongshi (Mingdai Juan) (& Rk
i (%) ) (Historia general de la edicién china [tomo de la dinastia
Ming]) que a principios de esta dinastia (siglo XllI), Cheng Ruili elaboré una
agenda de estudio para los escolares. El gobierno de Yuan la publicé y la
difundio por todas las provincias y todos los pueblos como un programa de
la educacion basica. Hasta la dinastia Ming, seguia siendo la planificacion
educativa oficial. De esta manera, la educacion basica de las dinastias
Yuan y Ming giraba practicamente en torno a ella. Segin esta agenda
de aprendizaje, los libros de ensefnanza ilustrada, los Cuatro Libros, los
clasicos como Xiaojing (#%4) (Cldsico de piedad filial), Shijing (#F%4)
(Cldsico de poesia), Yijing (%%) (Cldsico de mutaciones), Shangshu

{Mit) (Cldsico de historia), asi como los textos historicos como Zizhi
Tongjian (%iRiE%) (Historiaintegral para la informacion del gobierno),
Tongjian Gangmu (iB%44H) (Compendio de Zizhi Tongjian), Shiji, etc.
se encuentran en la lista de lectura obligatoria y esencial de los escolares.
El examen imperial también los tenia como objeto basico (Xiao, 2022: 117).
Guan ha calculado en su tesis de master de la Universidad Normal de Fujian
“Mingdai Jianyang Shufang de Kekao Yongshu” { B BH 4555 (IR % F 45
(Libros de examen imperial de los talleres de imprenta de Jianyang en la
dinastia Ming) que las publicaciones de Jianyang, Fukién, de esta provincia
provenian la gran mayoria de los comerciantes chinos en Filipinas, para la
preparacion del examen imperial en la dinastia Ming ocupaba un 67.11% de
la totalidad (Xiao, 2022: 117).

Xiao indica que, aparte de estos indoles esenciales para la preparacion
de los examenes imperiales, otros géneros que gozaban de un mercado
indispensable por su utilidad comin y su caracter de entretenimiento
también llamaron la atencion de los padres dominicos: “leyes y decretos
gubernamentales, libros sobre las tacticas comerciales, el conocimiento
comun de letras, ciencias, los de referencia para la vida cotidiana, novelas,
obras de teatro, cuentos, los de adivinacion y literatura eroética, etc” (Xiao,
2022: 117-118).

Tomas Mayor “muy probablemente habia leido en Manila libros sobre
las leyes de la dinastia Ming, puesto que dijo en el Simbolo”(Xiao, 2022:
115):

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

33



FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

34

Aunque vosotros chinos sois gente inteligente y razonable, vuestras
leyes no son todas justas para orientar a la gente hacia la via recta hasta
llegar a la verdadera gracia. Hay muchos que cometen delitos y hablan
de razones injustas. Por ejemplo, castigar la familia entera (incluidos
los parientes del mismo apellido) del criminal es extremadamente
injusto. Uno ha cometido el delito, se debe condenarlo a muerte.
{Como se puede penar a los inocentes? (Mayor, 1607: 257a).

Otra ley china ha prohibido recurrir a los médiumes espirituales para
contactar con los de mas alla, cosa que suele implicar fraude (Mayor,
1607: 306b).

Los misioneros dominicos también habian accedido a las novelas chinas,
que solian tener los siguientes temas en esa época segun los estudios de
Miao: sucesos historicos, vida social, acontecimientos contemporaneos,
historias fantasticas sobre inmortales, divinidades y diablos, asi como
casos juridicos. “Juan Cobo Sefald casi todos esos temas, salvo el de las
divinidades” (Xiao, 2022: 109):

Libros muchos de Comedias, las quales son de ordinario de historias
de guerras, de letras, y pretensiones de honras, y oficios de luezes, y
Virreyes. De amores tienen tambien muchas: de cosas morales tienen
muchas comedias (Cervera, 2015: 95).

“Tomas Mayor, en cambio, cont6 varias historias sobre las divinidades
taoistas y budistas en el tercer tomo del Simbolo con fin de criticarlas”
(Xiao, 2022: 110). Por ejemplo, la historia de la vida de Guanyin
(divinidad budista), las leyendas de la diosa maritima Mazu y de los
budas Shakya y Maitreya, etc. (Mayor, 1607: 312a-312b; 308b-309a;
307b-308a). “Algunas de las historias se hallaban recopiladas en unas
obras literarias de la dinastia Ming, o tenian diferentes versiones nov-
elescas y teatrales que circulaban entre el pueblo; otras simplemente
eran leyendas o chistes populares” (Xiao, 2022: 110). Tomemos la his-
toria biografica de Guanyin Miaoshan (referida por Tomas Mayor), (May-
or, 1607: 312a-312b) como ejemplo. Esta historia china sobre la buda
tiene versiones de diversos géneros literarios: aparte de baojuan 4
(clasico religioso) y novelas, también hay de teatro y trova.

Los poemarios eréticos también estaban circulando en Manila (Xiao,
2022: 114). Domingo de Nieva menciond en su Memorial un poemario de

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

este tipo: “Hay quienes que seducen a los demas para practicar lo inmundo
o ensenarles palabras obscenas. Leen los poemas eroticos en Shiba Jiao
(-+/\W) (Las dieciocho guapas) que les perturban el corazon” (Nieva,
1606: 1- 34b).

Los misioneros dominicos no solo accedieron a una amplia gama de
libros muy populares entre los ciudadanos, sino también adquirieron
conocimientos sobre la cultura china mediante el contacto con los sangleyes
locales: observaron de cerca sus entretenimientos (musica, teatro, juegos
de cartas...), fiestas religiosas, ritos y creencias.

“Desde los finales del siglo XVI, los sangleyes filipinos ya realizaban
actuaciones teatrales en Filipinas durante las fiestas” (Xiao, 2022: 108).
El Fr. Diego Aduarte, historiador de la Orden de Predicadores en Filipinas,
narré en la biografia del P. Salvatierra:

En lo que mas cuidado puso, y mas dificultad hallo, fue en prohibir
a los chinos infieles las comedias que hacian, y a los Espafnoles y
Espanolas el salir a verlas de la manera que las hacian, que era llena de
supersticiones e idolatrias. Como hasta que vinieron nuestros Religiosos
no habia habido quien supiese su lengua y costumbres, no se habia
reparado en este punto; y ellos, como estaban seguros de que nadie,
sino ellos, entendian sus comedias, las cuales descubrid el P. Fr. Juan
Cobo, habiendo aprendido su lengua, letras y costumbres, y dio noticia
de ello al Provisor, y él las mando6 cesar como supersticiosas (Villarroel,
1986: 10).

“Juan Cobo no solo menciond que habia visto muchos libros de comedias
chinas en Manila, sino también describié las comedias representadas que
habia presenciado, , pues indicé en su escrito las indumentarias que llevaban
los actores, sus actuaciones y la duracion de estas representaciones” (Xiao,
2022, 108):

...he visto vna (comedia) contra los convites, comidas, beuidas, y
amistades ruynes desta traca. Representan vn hombre casado con vna
muy leal mujer, y zelosa de la honra...

A este tono de los demas vicios hazen muchas representaciones, el
modo es con grandes apariencias de vestidos. De suerte que gastan vn
dia en vna comedia larguissimamente: representan con grandes vozes,
aunque con eficazes meneos y afectos, y gran parte de la comedia
cantando (Cervera, 2015: 95-96).

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

35



FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

El Padre Cobo informo6 en su carta sobre los instrumentos musicales
chinos que habia visto en persona en las Filipinas:

De Musica saben, no a nuestro modo, ni compas: tienen flautas de
cafas, y con puntos como las nuestras, aunque con diferente hechura.
Tienen chirimias como las de Castilla, no con musica concertada de
quatro, sino vna sola, y el son tira mucho a son de gayta. Tienen
vihuelas de quatro cuerdas, algo mas largas que las nuestras, tocanlas
sin trastes. Ay mucha abundancia deste instrumento, porque ay muchos
que lo tanen. Tienen atabales como de Castilla. Tienen instrumentos
suyos proprios de vnas tablillas y campanillas. Tienen sonajas como las
de Castilla en todo: y mas que tienen por la vna banda pergamino, que
hace forma de aldufe o pandero, que les sirve para taner (Cervera,
2015: 95-96).

Este fraile dominico nunca habia estado en China, sin embargo, pudo
presentar los instrumentos musicales chinos con tantos detalles, de lo cual
se ve que en aquel entonces, los instrumentos chinos no eran raros en estas
islas. Si los “instrumentos de unas tablillas y campanillas” que describio este
autor de veras se trataban de lo que en chino se denomina bianzhong %%f
y bianging %%, instrumentos chinos de gran tamafo, se puede imaginar
lo impactante que era la musica que acompanaba las obras teatrales o
las ceremonias que realizaban los chinos filipinos durante las fiestas en
esa época, pues apenas se simplificaba la disposicion convencional de una
compaiia teatral u orquestal.

A través de lo narrado por Tomas Mayor se observa que la mayor parte
de los inmigrantes chinos en Filipinas no renuncié a las creencias populares
chinas. Al contrario, segun informaron Juan Cobo y Tomas Mayor, guardaban
y adoraban en sus casas diversos idolos o tabletas que representaban a
sus ancestros. Celebraban las fiestas religiosas y ejercian todo tipo
de practicas religiosas. Este ultimo autor dominico critic6 multiples
divinidades que adoraba el pueblo chino en su obra, entre las cuales habia
los budas Shakya, Maitreya, Guanyin, y los inmortales taoistas Mazu, Zhang
Tianshi, Chenghuang ¥[%, Zhao Yuanshuai, etc. (Mayor, 1607: 307b-308a;
312a-312b; 308b-309a; 298b-299b). Juan Cobo afirmo en su carta:

...Los Anhares que tienen, que son sus ldolos, lo que ellos dizen es,
que fueron hombres, y dellos cuentan cosas muy loables, y en ellas

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

dizen que los reuerencian no como a Dioses, sino como a amigos del
cielo; el qual ellos piensan que ay con mas certeza... (Cervera, 2015:
98).

Tomas Mayor mencion6 la adoracion del Cielo y la Tierra de los chinos:

En China se dice que el cielo y la tierra forman un matrimonio y todo
el universo se engendro por la comunicacion entre la Yin y el Yang. Por
eso vosotros sangleyes implorais con frecuencia el amparo del cielo y
la tierra, el origen de los cuales se lo explico con claridad para que lo
sepais (Mayor, 1607: 310b).

Se puede observar que, a través del contacto directo con la comunidad
china, los mencionados dominicos aprendieron sobre el teatro, la musica,
los festivales, las creencias folcloricas y otras facetas de la cultura china.

3.Nivel de estudios sinolégicos de los padres dominicos

Los primeros sindlogos misioneros espanoles eran unos estudiosos dis-
tinguidos con plena aptitud de aprender otros idiomas y culturas. Miguel
Benavides Recibio el habito y profesoé en el insigne convento de San Pablo
de Valladolid. Le hicieron luego colegial de San Gregorio de aquella ciudad.
Terminados sus estudios en este Colegio, explico Filosofia en varios con-
ventos de la Orden; y volvid a su propio convento a leer Teologia (Aduarte
y Gonzalez, 1640: 311). Juan Cobo hizo sus estudios en el convento de San-
to Tomas de Avila: fue luego Colegial en Alcald de Henares; y finalmente
lector de Filosofia y maestro de estudiantes en el mencionado convento
de Santo Tomas de Avila (Aduarte y Gonzalez, 1640: 138-139). Domingo de
Nieva tomo el habito y profeso en el convento de San Pablo de Valladolid.
Era aln diacono cuando llego a estas Islas. Fue mandado a la provincia de
Batan, donde aprendié con suma facilidad la lengua de los indigenas (Al-
varez del Manzano, 1895: 16). Tomas Mayor fue colegial de Orihuela (Ocio,
1891: 313). Afanados por predicar en el Imperio oriental y con su plena
devocion religiosa, los padres dominicos pudieron aprender el idioma chino
con una rapidez extraordinaria.

Hay razones para asegurar que Domingo de Nieva y Tomas Mayor tenian
el mismo nivel sinoldgico, si no superior, que Juan Cobo y estaban tan fa-
miliarizados con los clasicos chinos como este.

El Padre Cobo trabajo en San Gabriel del Parian desde el mes de sep-
tiembre de 1588 hasta mayo de 1590, al cual sigui6 otro periodo de relativa

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

37



38

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

distraccion de su apostolado al tener que encargarse del gobierno de la
Provincia dominicana por ausencia y encargo del Prior Provincial P. Juan de
Castro cuando éste fue a China en 1590. Al regresar Castro después de seis
meses, Cobo volvid a entregarse en alma y cuerpo a sus tareas apostolicas
del Parian desde marzo de 1591 hasta su partida para Japén en junio de
1592. O sea, su total entrega al cuidado de los chinos durd unos tres anos.
El Shilu de Cobo fue escrito en colaboracion con un escribano chino (Villa-
rroel, 1986: 65). De ahi que esté compuesto en chino clasico y las frecuen-
tes citas de los clasicos chinos que se hallan en dicha obra le confieren un
estilo elegante.

Cuando Domingo de Nieva publico su obra, llevaba quince anos traba-
jando entre los sangleyes (1590-1605) y Mayor, cinco (1602-1607). Cuando
Miguel de Benavides partié para China y Juan Cobo se encargd temporal-
mente del gobierno de la Provincia dominicana en 1590, Domingo de Nieva
fue destinado al ministerio de los chinos en los arrabales de Manila, desde
cuando se esforzo por aprender la lengua china (Van der Loon, 1969: 18).
Tomas Mayor trabajo desde su llegada a Filipinas en 1602 entre los chinos
en Binondo, donde permanecié hasta 1612, cuando fue a Macao para fundar
mision en China.

El Memorial de Domingo de Nieva y el Simbolo de Tomas Mayor son
obras bastante gruesas. En ambos se observan citas de los Cuatro Libros,
clasicos como el Shijing, el Xiaojing y libros famosos de ensefanza ilustra-
tiva de aquella época como el Ming Xin Bao Jian y el Zeng Guang Xian Wen.
Para conocer la historia china, Tomas Mayor consulto diversos libros histo-
ricos chinos como el Shiji, asi como las crénicas integrales de los géneros
tongjian y gangjian. De ahi que los dos autores que publicaron sus obras al
principio del siglo XVII tenian un nivel lingiiistico y conocimiento de la cul-
tura china semejante al de Cobo, habiendo leido los mismos libros chinos
para aprender el idioma y conocer la cultura.

Aparte de los autores dominicos que publicaron sus textos en chino,
cabe mencionar al Padre Miguel Benavides, que tenia un nivel de chino
considerable y un conocimiento de la cultura china profundo, aunque no
hay publicaciones en mandarin cuya autoria se le atribuya. Formo parte de
la primera mision dominicana en estas Islas que llego en el julio de 1587 y
fue el primer ministro de chinos en estas Islas. Juan Cobo afirmé en su carta
que el padre fray Miguel habia salido con la lengua china “con lo que basto
para comenzar a catequizar a los sangleyes” y que “el padre fray Miguel los
catequizaba y predicaba en su lengua China, e hizo doctrina en su lengua”
(Cervera, 2015: 89). De modo que unos investigadores creen que fue este

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

Padre quien hizo el primer borrador de la Doctrina christiana en lengua vy
letra china (Gayo, 1951: 69); Van Der Loon, 1969: 25), en cuya portada se
informa del autor asi : “los padres ministros de los Sangleyes de la Orden
de Sancto Domingo”.

En 1590 Benavides acompaio al P. Provincial Fr. Juan de Castro a China.
Pero poco antes de tomar tierra fueron apresados por los soldados de un
guardacostas chino. Los presos fueron conducidos a Haicheng, donde fue-
ron presentados al tribunal, reputados como espias. El Padre Benavides re-
mitio una defensa al juez escrita en caracteres chinos. Pero al verla el juez
sospechd que la habia escrito un paisano suyo, que debia estar mezclado
en el negocio del espionaje, pues, a su ver, no creia capaz a un extranjero
de escribir en los enrevesados caracteres chinos. Le respondio el religioso
que él, y no otro, la habia escrito. Entonces le mandd que escribiera otra
defensa en su presencia. Postrado de rodillas, y rezando el santo Rosario,
escribio el Padre Benavides, ante la admiracion del tribunal, otra defensa,
mas brillante que la anterior (Aduarte y Gonzalez, 1640: 120-121). Al regre-
sar de China, Fr. Benavides acompaio a Espaia al Obispo Domingo Salazar.
Fue nombrado primer Obispo de Nueva-Segovia (Cagayan de Filipinas) en
1595. Después fue trasladado a la Silla Metropolitana de Manila en 1603 y
la gobernd hasta su muerte, ocurrida el 26 de Julio de 1605 (Alvarez del
Manzano, 1895: 7). En esta Ultima época de su vida en Filipinas, siempre
estaba muy atento a los asuntos de sangleyes.

4. Actitudes distintas hacia la cultura china

Todos los misioneros dominicos que predicaban a los sangleyes cono-
cian la lengua china y habian estudiado ampliamente la cultura china, pero
las diferentes formas en que cumplian su tarea misionera muestran sus
actitudes variadas hacia la cultura china: Juan Cobo recurrié al neocon-
fucianismo que prevalecia en el circulo letrado chino en esa época para
argumentar sobre Dios; Domingo de Nieva realiz6 una traduccién prudente
y mas fiel de una obra original europea, sin desviarse de la religiéon orto-
doxa o atacar la cultura china de forma demasiado radical; Tomas Mayor,
en cambio, mostré un claro desdén y desprecio por la cultura y la historia
chinas; mientras que el obispo Benavides llegd incluso a profetizar la ame-
naza de los chinos no creyentes segln rumores que habia oido. Las diferen-
cias de enfoque no tienen nada que ver con el grado de conocimiento de la
cultura china de cada individuo, sino que se deben mas bien a las actitudes
personales de los autores hacia la cultura china, influenciadas por las cir-
cunstancias sociohistoricas concretas en las que estaban.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

39



40

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

Al fundar la Provincia del Santo Rosario de Filipinas (1587-1591), los
dominicos tenian el objetivo de conquistar China con la cruz. El Shilu fue
escrito en este periodo (1591-1592), cuando los padres predicadores aca-
baban de llegar al Extremo Oriente para explorar las rutas de entrada a
China y tenian mucha esperanza y confianza en la realizacion de su deseo.
De modo que prestaban mucha atencion a los logros evangélicos de los
jesuitas en China. Al menos Cobo expresé simpatia y comprension hacia la
estrategia evangélica de adaptacion de los jesuitas (Cervera, 2015: 91-92),
pues preveia que si la Orden de Predicadores lograba aterrizar en China en
poco tiempo, como esperaban, enfrentaria la misma presion y restriccion
del gobierno chino, asi como el riesgo de ser expulsado del pais. En ese
caso, tendria que adoptar métodos de evangelizacion flexibles.

Ademas, el gobernador, Santiago de Vera, trataba a los sangleyes relati-
vamente con mas amistad. Durante el periodo de su gobierno (1584-1590),
el comercio China-Filipinas era creciente; todo tipo de viveres y productos
artesanales, que los colonizadores espanoles necesitaban, eran suministra-
do por los sangleyes. Por lo tanto, el gobierno espainol concedia favores a
los comerciantes chinos, asi que las dos naciones se llevaban bien (Chen,
1963: 66-67). La convivencia pacifica entre las dos naciones permitia que
el intercambio cultural sino-espafol se produjera de manera relativamente
igualitaria en estas islas.

En tal contexto social e historico, Juan Cobo se mantenia en contacto
con algunos chinos bastante letrados, bajo cuya guia, estudio el idioma chi-
no, leyendo clasicos chinos. Colaborando y dialogando de igual a igual con
ellos, compuso su obra evangélica en chino y tradujo de manera fiel el Ming
Xin Bao Jian al espaiol. Asimismo, cooper6 intensamente con los chinos
en su mision diplomatica a Japoén (Villarroel, 1986: 24). En este proceso,
establecieron confianza y amistad mutua entre ellos. Los maestros chinos
influyeron de manera considerable en la actitud del dominico hacia el pen-
samiento chino y su opinion sobre la civilizacion de este pueblo. De modo
que mostraba confianza y afecto por los sangleyes, asi como admiracion y
respeto por la cultura china: a su juicio, los chinos eran muy inteligentes
y generalmente con alto nivel de alfabetizacion, y China era un pais de
civilizacion avanzada:

Que la gente que aqui conocemos, y que viene aqui, es la escoria de
la tierra, y la gente maritima y de mar, pescadores, y trabajadores, que
vienen a ganar de comer. Y con ser esta la gente, que conforme la gen-
te de su suerte de Castilla, auian de tener los entendimientos llenos de
bercas y tozino, son tan agudos y habiles, que entre mil no se halla vho

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

con quien no nos podamos poner a razones, no de pesquerias, sino de
letras, mouimientos de los cielos, de cosas morales, crianca, cortesia,
y de justicia. Porque en cosas de Filosofia moral, aunque sin ciencia,
son estremados (Cervera, 2015: 94).

Juan Cobo se puso consciente de la importancia de saber hablar chino
y debid los fracasos anteriores de entrar en China de los otros misioneros
espanoles a su incompetencia idiomatica:

...y fuera mas gran necedad recibirlos que no sabian qué era, o por
mejor decir, grave pecado recibir otra Ley, sin saber qué ley era. Lo
que hemos visto, es que el padre de la Compania, y a su compaiero,
que saben lengua y sus letras, que los han recibido (Cervera, 2015: 91).

Juan Cobo intenta conciliar las doctrinas chinas y la cristiana en su
Shilu. Argumenta la rectitud de la fe catolica fundamentandola en la discu-
sion de cuestiones filosoficas y cientificas. Su obra se trata de un catecismo
para los sangleyes, sobre todo para los infieles letrados. Expresa claramen-
te que la creencia catélica en Dios coincide en principio con los conceptos
de xing P (naturaleza) y dao i& (principio o método) propuestos por los
santos chinos; asimismo las doctrinas son parecidas:

La gran sabiduria se llama dao, el ejercitarse en dao se llama
instruccion?. El xing y el dao se conforman, ;acaso hay dos métodos
de instruccion? Sabido esto, hay que tener en cuenta que Dios dio
una doctrina original igual en naturaleza, igual en método, igual en
instruccion. ;Por qué nosotros hemos de ver diferencia en ello?(Cobo,
1593: 1a).

Intenta utilizar el neoconfucianismo para interpretar la teologia
cristiana senalando que la Unica diferencia consistia en la expresion que
lo representa, es decir, a pesar de la variedad de los nombres de Dios,
se refieren al mismo Dios. Por lo tanto, Juan Cobo aplico la metodologia
traductologica orientada al idioma meta, traduciendo Dios con los términos
neoconfucianos “wuji” Ttk (el infinito) y “taiji” X% (el supremo):

3 Frase citada de Zhongyong (1) .

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

41



FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

Solo existe un Dios supremo y un principio recto; no hay diferencia.
Se duda que sean distintos porque se ignora la coincidencia teodrica
entre ellos y solo hay diferencias lingliisticas. Es como los europeos
llaman ora “Dios”4, ora “Deus”, ora “Jehova”®. En el mundo todos lo
saben aunque sea diverso el nombre. Aclaro que en realidad su doctrina
es la misma. En cuanto a los nombres en chino, wuji o taiji, ino se
refiere al principio de lo fisico, la razon y las leyes de todo el universo?
Asi que no se limitan a indicar el cielo visible (Cobo, 1593: 22a-22b).

Todos estos hechos reflejan que Juan Cobo tenia una actitud abierta:
estimaba y respetaba la civilizacion china.

Sin embargo, las politicas opresivas hacia los chinos iban ejecutandose
desde 1581 en las Filipinas. Desde entonces, la tension entre las dos
naciones vino cada vez mayor. Por un lado, el gobierno espaiol imponia
tributos aduaneros, tasas de residencia, labores en expediciones, etc. a
los sangleyes y en el proceso de desempenar sus cargos administrativos y
juridicos, existian muchos actos inadecuados y corruptos. Por otro lado, a
partir del establecimiento de la ruta comercial del Galeoén, la poblacion china
en Filipinas crecié precipitadamente. Los chinos controlaban la distribucion
de mercancias en Filipinas. Muchos de ellos trabajaban en la pesca y la
plantacion, sustituyendo a la mano de obra nativa. La enorme diferencia
cuantitativa de poblacion entre los chinos y los espafoles intensifico las
contradicciones. Como estos Ultimos consistian en una comunidad de
menor cantidad de habitantes, se veian cada vez mas amenazados. Sobre
todo, la cultura china era siempre la dominante en el Sureste asiatico y las
naciones vecinas la admiraban e aprendian. De este modo, la cultura china
que traian los sangleyes realmente se trataba de un rival competente para
la cultura catolica en cuanto a la influencia que ambas dejaban en las otras
naciones. Tal amenaza les habria traido cierta ansia o sensacion de crisis
a los misioneros, la cual les imposibilitd mantener una actitud tolerante y
respetuosa hacia la cultura china.

Con una relacion de opresion y resistencia, empezaron a ocurrir
algunos incidentes conflictivos. El primer suceso violento entre las dos
naciones ocurrié en 1593 cuando el gobernador Gémez Pérez Dasmariias
fue asesinado por los marineros chinos en su nave principal durante una

4 “Dios” transcrito como “Liaoshi Z¢K”.
5 “Deus” transcrito como“Lihushi 4L [K”.

6 “Jehova” transcrito como “Yaomu & H”.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

expedicion a Molucas (Morga, [1609] 1909: 30-32). Mas tarde, en 1603, se
produjo una sublevacion de chinos en Manila, en la que aproximadamente
veinte mil sangleyes fueron asesinados.

Desde que el obispo Salazar volvio a Espaiia, la iniciativa de entrar en
China de los dominicos perdio el potente apoyo de la autoridad filipina. Era
rigurosamente restringido que los frailes que llegaron a Filipinas viajaran a
otras partes de Asia oriental, pues fueron enviados por el Rey de Espafa a esta
colonia para instruir a los pueblos locales. En consecuencia, los dominicos
filipinos no tenian otra opcion que suspender temporalmente el plan de
llevar el evangelio a China. Entrando en el siglo XVII, la Orden Dominicana
empezo a fijar el punto de gravedad evangélico en los inmigrantes chinos
locales. Al mismo tiempo, la postura anterior de dialogo y discusion en nivel
de igualdad se desvanecio y el intercambio cultural mutuo se convirtio en
un dominio cultural del cristianismo. Este giro que se refleja en los textos
dominicanos en chino no se debia a que algin autor particular prefiriera
o rechazara la cultura china, sino mas bien a la actitud general de esta
orden hacia los sangleyes. En comparacion con los jesuitas coetaneos que
trabajaban en China, los dominicos en estas Islas no se veian presionados
por el gobierno mandarin. En cambio, tenian el apoyo del dominio politico
espanol, de modo que podian adherirse a los dogmas ortodoxos, pues la
cultura catolica llevaba esa ventaja abrumadora sobre la popular china.

Al comparar los textos evangélicos dominicanos en chino publicados
en Filipinas después de 1600 con el Shilu, se puede adquirir una sensacion
clara de que la actitud de los misioneros hacia los sangleyes y su cultura
cambié mucho: antes los estimaban y apreciaban y después se notaba una
evidente opinion negativa o desdenosa. Ademas, el eje central de su mision
mudo de la gente mas letrada a los comerciantes, pescadores, marineros y
artesanos chinos.

En primer lugar, el hecho de que el Simbolo es una continuacién o
reescritura del Shilu prueba que, al inicio del siglo XVIl, la Orden de
Predicadores ya no soportaba la interpretacion de la doctrina cristiana con
pensamientos chinos. El Shilu de Juan Cobo y el Simbolo de Tomas Mayor se
basan en el mismo texto europeo original: Introduccion del simbolo de la fe
de Fr. Luis de Granada. Al principio Mayor intenté terminar la traduccion de
la obra granadina en chino iniciada por Juan Cobo, y luego decidié renovar
la parte escrita por Cobo para sustituirla con el nuevo texto al evangelizar
a los chinos. Domingo de Nieva tampoco menciond en su Memorial ninguno
de los conceptos neoconfucianos usados frecuentemente en el Shilu.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

43



44

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

En segundo lugar, abandonaron por completo el método de traduccion
orientado a la cultura meta del Shilu, y tradujeron los términos de forma
extranjerizante en general. Juan Cobo prefirié traducir los conceptos
teologicos cristianos con los equivalentes en la cultura china para acomodar
el texto traducido al contexto local; mientras que Domingo de Nieva y
Tomas Mayor aplicaron mas frecuentemente la transcripcion fonética con
fin de evitar desviaciones de la doctrina ortodoxa al traducir los términos
religiosos. Las traducciones parafrasticas juegan un papel auxiliar en su
version.

En tercer lugar, Tomas Mayor y Domingo de Nieva eran muy prudentes
en el uso de los clasicos chinos en sus obras. Las citas de los clasicos chinos
en el Memorial y el Simbolo son mucho menos frecuentes que en el Shilu.
Se hallan en los textos de Domingo de Nieva y Tomas Mayor referencias
solamente a aforismos de facil entendimiento extraidos de los clasicos
chinos o simplemente algunos refranes, que no atafen a los conceptos
esenciales confucianos y taoistas.

En cuarto lugar, Tomas Mayor critico todas las creencias populares chinas
en el Simbolo (Mayor, 1607: 307b-308a; 312a-b; 308b-309a; 298b-299b).
Asimismo, sostenia una actitud negativa hacia la historia china antigua:
negaba la autenticidad de los contenidos de la historia china siempre que
los personajes y los acontecimientos en ella contradijeran la Biblia o que el
tiempo no coincidiera con la croénica biblica. Criticé a los ancestros chinos
registrados en la historia antigua china, sehalando que Fuxi y Shennong
eran demonios y monstruos (Mayor, 1607: 135a-145a). Domingo de Nieva,
en cambio, era mucho mas moderado, pues, aparte de criticar la lectura
de los poemarios eroticos de los sangleyes (Nieva, 1606: |-34b), no hizo
demasiados comentarios sobre la cultura mandarina en su Memorial.

El texto escrito por Mayor muestra su actitud negativa hacia la cultura
china. Esto se puede entender a través de su propia experiencia en el
contexto histérico y social concreto de las Filipinas de aquel entonces.
Este autor aterrizé en Manila el 30 de abril de 1602 y, una vez llegado, le
asignaron la administracion de los chinos en Binondo (Alvarez del Manzano,
1895: 49). Por lo tanto, poco después de su llegada, presenciaria la escena
de los funcionarios chinos (mandados a estas islas por el emperador chino
para averiguar si en Cavite habia montanas de oro) pasando por las calles
manilenses con bastante seforio y altivez. Ademas, habria participado sin
falta en el incidente violento entre el pueblo chino y el espafol de 1603.
Esto habria decepcionado considerablemente a Mayor, que habia venido a
esta tierra con la ilusion de evangelizar a los chinos.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

En cambio, Domingo de Nieva formo6 parte de la primera mision
dominicana en Filipinas de 1587. Al inicio trabajé entre los tagalos de
Batan. En 1590 le asignaron la administracion de los sangleyes. Desde
entonces mantenia en contacto con la nacién china hasta su muerte. De tal
modo, este autor vivid la época de convivencia amistosa y pacifica entre los
espanoles y los chinos, pero también presencié los conflictos e incidentes
violentos entre las dos naciones. Estas experiencias personales en contacto
con los sangleyes locales influyeron, sin duda, a las actitudes de estos
autores hacia el pueblo y la cultura chinos, lo que se refleja con evidencia
en sus textos.

Por Ultimo, los textos del Memorial y el Simbolo muestran el sentido
de superioridad cultural de los dominicos y su tendencia a asimilar a los
sangleyes y dominarlos con la cultura catélica. Por ejemplo, Tomas Mayor
expresd que solo los fieles eran capaces de recibir la ilustracion del
conocimiento verdadero, desdenando a los infieles:

Nuestro Sefor Dios quiere hacer saber esto (la fe catolica) a la gente,
pero no entera a todos de ello, sino solo a los cristianos (es decir, a los
bautizados) y les hace seguirlo. Por eso solo nosotros fieles sabemos de
veras y lo notamos con un simbolo para mostrar que somos los subditos
de la Iglesia. Esta es la gran gracia que Dios otorga a los fieles (Mayor,
1607: 69a-69b).

El libro entero del Memorial trata de las normas de conducta y la ética
social cristianas. Por eso se ve que la iniciativa de escribir este libro era
inculcar las leyes y la moralidad cristianas a los nedfitos chinos para que
se integrasen en la vida cristiana. De esta manera, se lograria asimilar a
los chinos tanto en la costumbre como en la ideologia, lo que facilitaria su
administracion.

Ademas, se observa un contraste gigantesco de tono entre los dos obispos
filipinos de la Orden de Predicadores, Domingo de Salazar y Miguel Benavides
en sus cartas al Rey de Espana sobre los asuntos chinos. En una epistola
escrita en 1590 de Salazar elogido con mucho entusiasmo la inteligencia
y las destrezas de los sangleyes, explicando con detalles que los chinos
suministraban todo tipo de productos necesarios a las Filipinas, que entre
ellos habia todo tipo de oficiales, y que prestaban muy diversos servicios
a la vida colonial (Cervera, 2015: 110-115). En contraste, a principios del
siglo XVII, el obispo Benavides acus6 en varias cartas dirigidas a la corte
espanola a los chinos de sus practicas usuales de sodomia, quejandose de
que ejercian muy mala influencia en los aborigenes de estas islas. Rogo

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

45



46

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

con mucha insistencia que los gobernantes filipinos expulsaran a los chinos
infieles y segregaran estrictamente a los chinos y los aborigenes (Blair y
Robertson, 1903-1909: XII, 101-127; XIII, 271-286). En Benavides se observa
un cambio de actitud hacia la nacién china en diferentes épocas. Como
se ha mencionado arriba, Cuando Fr. Benavides presentaba Ming Xin Bao
Jian al principe heredero de la corona en 1595, en la dedicacion expreso
la esperanza de que el rey espanol tomara China bajo su proteccion y le
concediera pacificamente los beneficios de la fe catélica. En 1598, cuando
Benavides todavia era el obispo de Nueva Segovia, escribio al Rey acusando
a los funcionarios espafoles en representacion de unos sangleyes y afirmé
que los frailes dominicos eran sus Unicos protectores (Blair y Robertson,
1903-1909: X, 151-167). No obstante, sus cartas, fechadas entre 1603y 1605,
estan llenas de miedo y odio hacia los chinos. Si se toma en cuenta también
la carta de Fr. Bernardo de Santa Catalina, el provincial de la Provincia del
Santo Rosario de Predicadores, se percibira una atmosfera de reprimenda
a la comunidad china entre los dominicos: acusaron a los sangleyes de ser
asquerosos sodomitas, avaros, astutos, de consumir demasiado, no solo de
sobornar a los funcionarios espanoles, sino también de ejercer muy malas
influencias en los indios, e incluso de haber corrompido la moralidad de
los jesuitas (Blair y Robertson, 1903-1909: XlIlI, 101-126; Xlll, 271-286).
Cuando Benavides acababa de tomar el cargo de arzobispo de Manila en
1603, experimentd conflictos chino-espafnoles muy graves: en el mismo afno
los sangleyes se rebelaron y los espanoles organizaron tropas de japoneses
y aborigenes para luchar contra los chinos sublevados. Muchos religiosos
participaron en la lucha. Evidentemente, al inicio del siglo XVII, este obispo
filipino guardaba cierto rencor contra los chinos y se preocupaba mucho
por la amenaza que suponian para su obispado. De ahi que insistio en la
aplicacion de una politica rigida para los sangleyes infieles, tales como
limitar sus derechos de movilidad y desarrollo en estas islas.

5.Conclusién

En suma, los primeros misioneros dominicos que trabajaron entre san-
gleyes en Filipinas aprendieron el idioma chino y recurrieron a todos los
medios y apoyos que pudieran acceder para adquirir un conocimiento de
la cultura china lo mas amplio y profundo posible no solo a fin de facili-
tar sus misiones evangélicas hacia esta nacion, sino también para servir
como informadores e intermediadores entre los chinos y los castellanos.
Sus descubrimientos del mundo chino extendian el conocimiento europeo
sobre el Imperio en el Extremo Oriente y también servian de fundamentos

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao

para la elaboracion de las politicas coloniales hacia los sangleyes locales y
las diplomaticas hacia China. Los primeros sin6logos misioneros espanoles
contaban con bastantes recursos para realizar sus estudios sobre China,
gracias a la creciente comunidad china en Manila y la cultura vulgar que
presentaban en su vida cotidiana. Sobre todo, siendo Fukién uno de los
centros de publicaciones de China a finales de la dinastia Ming y casi to-
dos los sangleyes fukieneses, los padres dominicos pudieron informarse
de ciencias, pensamientos y artes chinos a través de diversas indoles de
publicaciones populares que se producian en la provincia de donde pro-
venian los comerciantes chinos a estas Islas. Sus procesos de aprendizaje
eran semejantes y todos ellos eran tan bien letrados y tan aplicados en
el aprendizaje de la cultura china que en poco tiempo pudieron alcanzar
a un nivel sinologico como para redactar textos evangélicos en chino y
predicar en este idioma.

No es el nivel de la lengua china que determiné el estilo idiomatico
utilizado, o la frecuencia y la forma de referencia a los clasicos manda-
rines, en estas obras en chino, sino que lo hizo la actitud especifica de
cada autor dominico hacia la cultura china. Después de 1595, debido a
varios factores historicos, sobre todo, al precipitado crecimiento de la
poblacién china en Filipinas y la falta de padres dominicos administrado-
res para los sangleyes, los dominicos se concentraron cada vez mas en la
administracion de los creyentes chinos locales. La postura igualitaria de
intercambio cultural de Juan Cobo desvanecio y los dominicos posteriores
que predicaban a los sangleyes demostraron una actitud condescendiente
hacia la cultura china, imponiendo dogmas cristianos a los convertidos
con el fin de asimilarlos con la cultura catdlica, que era la oficial en es-
tas Islas. De este modo, desempefaban la funcion de fuerza blanda en el
gobierno espanol en esta colonia y cumplian su compromiso con el Rey de
Espafa de instruir a los indigenas locales. La mayoria de los primeros si-
nologos misioneros espanoles se inclinaban a la ortodoxia del catolicismo,
refutando todo tipo de registros histéricos, leyes y costumbres paganos
que contradecian la Sagrada Escritura. Tal actitud negativa suya hacia el
pueblo chino y su cultura naturalmente afecto a sus logros en los estudios
sinoldgicos, al intercambio cultural con los chinos, e incluso a su mision
evangélica, pues menoscababa el objetivismo muy necesitado para cual-
quier investigador imparcial. Entre ellos, Juan Cobo es un caso singular,
pues solo él sostenia una actitud humanistica hacia la cultura china e
intentaba integrarla con la cultura catolica. De modo que sus méritos en

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

47



48

FINPGHE T 2 R AL B DL iR AR Pathway of Sinological Studies of Early Spanish
Dominican Missionaries

el intercambio cultural sino-espafol fueron mucho mas notables que los
de sus hermanos de la Orden de Predicadores.

BIBLIOGRAFIA

Aduarte, Fr. D. & Fr. Domingo, G., 1640. Historia de la Provincia del Sanc-
to Rosario de la Orden de Predicadores en Philippinas, Japon y China.
Manila: Luis Beltran.

Alvarez del Manzano, B., 1895. Compendio de la resefia biogrdfica de los
religiosos de la Provincia del Santisimo Rosario de Filipinas. Manila:
Establecimiento Tipografico del Real Colegio de Santo Tomas.

Blair, E. H. & J. A. Robertson, ed. 1903-1909. The Philippine Islands 1493-
1898. Vols. X, Xll, Xlll. Salt Lake City: Project Gutenberg, www.guten-
berg.net.

Cervera, J. A., 2015. Cartas del Paridn: los chinos de Manila a finales del si-
glo XVI a través de los ojos de Juan Cobo y Domingo de Salazar. México:
Palabra de Clio.

Chen, J., 1963. Shiliu Shiji Zhi Feiliibin Huaqgiao /540 2 34 =445 Los
chinos en las Filipinas del siglo XVI. Hong Kong: Xin Ya Yanjiusuo.

Cobo, J., 1593. Bian Zhengjiao Zhenchuan Shilu¥#1FE#{ #5525 Apologia
de la verdadera religion. Manila.

Gayo Aragon, J., ed. 1951. Doctrina Christiana en letra y lengua china.
Manila: UST.

Mayor, T., 1607. Gewu Qiongli Bianlant%4%)55 ¥k % Simbolo de la fe en
lengua china. Manila: Pedro de Vera.

Morga, A., [1609] 1909. Sucesos de las Islas Filipinas. Ed. por W. R. Retana
Madrid: Libreria General de Victoriano Suarez,Nieva, Domingo de. 1606.
Xinkan Liaoshi Zhengjiao Bianlan #7111 [X IEZU# % Memorial de la vida
cristiana en lengua china. Manila: Pedro de Vera.

Ocio, H., 1891. Resena Biogrdfica de los religiosos de la Provincia del
Santisimo Rosario de Filipinas. Manila: Establecimiento tipografico del
Real Colegio de Santo Tomas.

Retana, W. E., 1911. Origenes de la imprenta filipina: investigaciones
historicas, bibliogrdficas y tipogrdficas. Madrid: Libreria General de Vic-
toriano Suarez.

Sanz, C., 1958. Primitivas relaciones de Espana con Asia y Oceania: los dos
primeros libros impresos en Filipinas, mds un tercero en discordia. Ma-
drid: Libreria General Victoriano Suaréz.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50



B Yin Xiao
49

Van Der Loon, P., 1969. The Manila Incunabula and Early Hokkien Studies.
En Asia Major- a British Journal of Far Eastern Studies, New Series vol.
12: 1-43. Ed. por Walter Simon. London: Percy Lund Humphries & Co.
Ltd.

Villarroel, F., ed., 1986. Pien Cheng Chiao Chen-Chu’an Shih-lu #}1E# FH AL
5L (Apologia de la verdadera religion). Manila: UST Press.

Xiao, Y., 2022. Los libros chinos circulantes en Filipinas a finales de la di-
nastia Ming. Sinologia Hispdnica, China Studies Review, 1: 95-107.

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50






