
Pathway of Sinological Studies of Early Spanish Dominican 
Missionaries

Itinerario de estudios sinológicos de los primeros misioneros 
dominicos españoles

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径

* Xiao Yin (doctora en Estudios de Asia Oriental de la Universidad Autónoma de Madrid) es docente e inves-
tigadora en Filología Hispánica en la Universidad de Nankai. Investigadora principal del Proyecto de Investiga-
ción del Ministerio de Educación de China “El intercambio cultural sino-español en las Filipinas a finales de la 
Dinastía Ming”, el Proyecto Anual de Investigación en Filosofía y Ciencias Sociales de la Ciudad de Tianjin “La 
estrategia cultural de los españoles en Filipinas hacia China durante la época del comercio con galeones” (天
津市哲学社会科学规划年度课题, TJSL24-001) y el Proyecto de la Fundación de Investigación para las Universi-
dades Centrales “Las obras chinas de los misioneros en Filipinas a finales de la Dinastía Ming”. 

 iD: 0000-0002-3910-1904 

xiaoyin87@nankai.edu.cn肖音  Yin Xiao*

School of Foreign Languages
Nankai University

Tianjin, China, 300071

Sinologia Hispanica, China Studies Review, 
21, 2 (2025), pp. 27-50

Received:	
Accepted:

July 2025
October 2025



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

28

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径

Abstract: Based on the Chinese writings and letters of Dominican priests such as Juan Cobo, Miguel 
Benavides, Domingo de Nieva and Tomás Mayor and other materials, this article analyses the sinological 
level of these authors and their attitudes towards Chinese culture, investigating the process of their 
learning Chinese language and culture in Manila (Philippines) and the materials on which they relied. 
It attempts to clarify the main purposes, methods, means, achievements of their Sinological studies, 
as well as how they applied their sinological knowledge in their missionary works. The present work 
also situates their sinological studies in the specific historical and geographical background, in order 
to understand and objectively evaluate the Hispanic missionary sinology from the late sixteenth to the 
early seventeenth century.

Key Words: Dominicans; missionary Sinology; Juan Cobo; Domingo de Nieva; Tomás Mayor.

Resumen: Basándose en los escritos en chino y cartas de sacerdotes dominicos como Juan Cobo, 
Miguel Benavides, Domingo de Nieva y Tomás Mayor y otros materiales, este trabajo analiza el nivel 
sinológico de dichos autores y sus actitudes hacia la cultura china, investigando el proceso de su 
aprendizaje del chino, su estudio del idioma y la cultura china en Manila (Filipinas) y los materiales 
en que se basaron. Intenta aclarar los principales propósitos, métodos, medios, logros de sus estudios 
sinológicos y cómo aplicaron sus conocimientos sobre la civilización china en sus trabajos misioneros. 
Se trata de situar sus estudios sinológicos en el trasfondo histórico y geográfico específico, con el fin de 
comprender y evaluar objetivamente la sinología misionera hispánica desde finales del siglo XVI hasta 
principios del XVII.

Palabras clave: Dominicos; Sinología misionera; Juan Cobo; Domingo de Nieva; Tomás Mayor.

摘要：本文基于多明我会神父如高母羡（Juan Cobo）、贝纳比德斯（Miguel Benavides）、黎尼妈

（Domingo de Nieva）和多麻氏（Tomás Mayor）等人的中文著作与书信，以及其他相关资料，分析这些

作者的汉学水平及其对中华文化的态度，探讨他们在马尼拉（菲律宾）学习中国语言与文化的过程，以及

他们所依赖的材料。本文旨在厘清其汉学研究的主要目的、方法、手段及成果，以及他们如何将汉学知识

应用于传教工作。本研究还将他们的汉学研究置于特定的历史与地理背景中，以客观地评价16世纪末至17

世纪初西班牙传教士汉学研究的特点。

[关键词] 多明我会；传教士汉学；高母羡；黎尼妈；多麻氏

A finales del siglo XVI, China era el país soñado de los exploradores, co-
merciantes y misioneros europeos. La iniciativa de los dominicos de fundar 
la Provincia del Santo Rosario en Filipinas fue ir a evangelizar China (Sanz, 
1958: 331). Sin embargo, desde el inicio de la colonización de Filipinas has-
ta 1632, los padres mendicantes españoles enfrentaron fuertes rechazos de 
los jesuitas y los portugueses al entrar en China. En 1529 se firmó el tratado 
de Zaragoza entre la corona lusitana y la castellana. Mediante este acu-
erdo, los españoles quedaban excluidos de derechos de navegar, comerciar 
y evangelizar no solo en las Molucas, sino también en todo lo que hoy cor-
responde a Indonesia, Filipinas y China (Cervera, 2015: 21). Por añadidura, 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Yin Xiao

29

肖音 

debido al patronato regio concedido a los reyes españoles, los misioneros 
españoles que llegaron a estas islas fueron enviados por el Rey de España 
para instruir a los pueblos locales, por eso, era rigurosamente restringido 
que los frailes viajaran de Filipinas a otras partes de Asia oriental. En esta 
época, se ocupaban en principio de evangelizar a los sangleyes en Filipinas 
y administrar a la congregación fiel local. Pero de ninguna manera olvida-
ron su objetivo primitivo de evangelizar China. 

Como el entonces obispo de Filipinas, Domingo Salazar, era dominico, 
cuando los frailes de su misma Orden llegaron a Filipinas para establecer 
una diócesis, con su pleno apoyo, los dominicos arrebataron a los agustinos 
el monopolio de la misión china en Filipinas y se convirtieron en los admi-
nistradores de los sangleyes locales. Los dominicos, en este caso, Fr. Juan 
Cobo y Fr. Miguel Benavides, ganaron el pleito con los agustinos justamente 
porque entendían mejor el idioma de los chinos (Sanz, 1958: 145). Los 
misioneros dominicos que predicaban a los chinos en Filipinas fueron los 
primeros sinólogos hispánicos. Escribieron sus obras catequísticas, apolo-
géticas y textos misioneros usuales en mandarín: A saber, Bian Zhengjiao 
Zhenchuan Shilu 《辩正教真传实录》 (Testimonio de la verdadera religión, 
1593, en adelante, Shilu) de Juan Cobo, Doctrina cristiana en lengua y 
letra china (¿1604?, en adelante, Doctrina cristiana) compuesto por los pa-
dres dominicos, Liaoshi Zhengjiao Bianlan 《僚氏正教便览》(Memorial de 
la vida cristiana en lengua china, 1606, en adelante, Memorial) de Domin-
go de Nieva y Gewu Qiongli Bianlan 《格物穷理遍览》(Símbolo de la fe en 
lengua y letras chinas, 1607, en adelante, Símbolo) de Tomás Mayor. Todos 
estos textos se basan en otros originales europeos, siendo traducciones o 
adaptaciones de ellos. Aparte de dichas obras en chino, Juan Cobo tradujo 
un clásico chino para la enseñanza infantil: Ming Xin Bao Jian 《明心宝鉴》

(Espejo rico del Claro Corazón, 1592).
A continuación, con base en dichos escritos de los dominicos y sus 

cartas, recurriendo a los datos históricos coetáneos, se tratará del proceso 
de aprendizaje de los misioneros dominicos del idioma y la cultura chinos 
en Manila (Filipinas) y los materiales en los que se basaron. Se analizarán el 
nivel sinológico de dichos misioneros y sus actitudes hacia la cultura china. 
Se aclararán los principales propósitos, métodos, medios, logros de sus 
estudios sinológicos, y cómo los aplicaron en sus trabajos misioneros. Y de 
este modo, se demostrará cómo dio el primer paso la sinología hispánica.

1. Objetivos de los estudios sinológicos de los dominicos 

En primer lugar, los trabajos de investigación y traducción de la cultu-
ra oriental de los dominicos formaban parte extensiva del descubrimiento 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

geográfico y permitieron a Europa conocer mejor el Imperio del Extremo 
Oriente. Los padres dominicos eran unos estudiosos afanosos y siempre 
daban mucha importancia a la colección, la clasificación y la recopilación 
de conocimientos científicos. Especialmente, Juan Cobo manifestó mucho 
interés en este aspecto. En una carta fechada el 13 de julio de 1589, infor-
mó sobre sus estudios de diversas vertientes de la cultura china, tales como 
la medicina, el calendario, la astronomía, la música, el teatro, la historia, 
la geografía, las leyes, etc. (Cervera, 2015: 98). Aunque Fray Tomás Mayor 
no tuviera una afinidad hacia lo chino, en su obra se observa también mu-
cho interés por cualquier información o conocimiento sobre este país, por 
ejemplo, negó en su obra apologética, el Símbolo, la cosmología china an-
tigua (Mayor, 1607: 87a), criticó la ley y la costumbre chinas (Mayor, 1607: 
257a-257b); además, usó unos ejemplos zoológicos sacados de los libros 
chinos que había leído (Mayor, 1607: 10b; 10b-11a).

En segundo lugar, las noticias y observaciones sobre la cultura china 
que los misioneros dominicos transmitían a Europa servían de fundamentos 
para elaborar políticas hacia los sangleyes de Filipinas y China. Por ejem-
plo, la traducción de Ming Xin Bao Jian por Juan Cobo posibilitó que los eu-
ropeos conocieran más de cerca la civilización avanzada y el pensamiento 
del imperio asiático, de manera que les dio fundamentos para elaborar las 
políticas diplomáticas y las estrategias evangélicas. Esta contribución la 
destacó el obispo Salazar en su carta, fechada el 24 de junio de 1590 para 
Felipe II:

Es obra digna de Vuestra Majestad, y como tal sea de Vuestra Majes-
tad recibida, no por lo que ella es, sino por ser tan peregrina y nunca 
vista en el Parián y fuera de la China. Contiene a mi juicio cosas dignas 
de consideración y adonde se ve la fuerza de la razón humana; pues sin 
lumbre de la Fe, se alcanzan cosas tan conformes a lo que la Ley cris-
tiana nos enseña; y por aquí verá Vuestra Majestad cuan fuera de cami-
no va el que pretende que tal Reino como el de la China, adonde tales 
cosas se enseñan, entremos con guerra y fuerza de armas a predicarles 
nuestra Ley; pues se ve claro que con tal gente como esta más ha de 
poder la fuerza de la razón que la de las armas (Villarroel, 1986: 15).

Por último, su aprendizaje de la lengua y la cultura chinas les faci-
litaban sus misiones hacia los chinos. Para evangelizar con éxito a esta 
nación era muy necesario conocer la lengua y la cultura chinas, así como 
estudiar la historia, las ciencias, la filosofía y las religiones de este país. 
Utilizaban el dialecto minnan 闽南话, y las letras chinas para evangelizar 

30

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

a los sangleyes. Publicaron sus libros evangélicos en mandarín. Integraban 
la enseñanza de los conocimientos de la cultura y la historia china en 
sus misiones evangélicas. Esto garantizaba, por supuesto, que pudieran 
entenderse mejor con sus feligreses, convertir a más infieles al catolicismo 
y promover la devoción de los chinos convertidos.

2. Medidas, materiales y apoyos

La medida más importante de estudios sinológicos de los padres domi-
nicos consistía en la lectura. Antes de llegar a Filipinas, habrían buscado en 
Europa todos los datos sobre China que pudieran encontrar. Tomás Mayor 
dijo en el Símbolo:

Estoy leyendo vuestros libros históricos, y he leído muchos datos 
históricos de Europa de donde vine (Mayor, 1607: 02a).

He leído los libros históricos chinos y europeos (Mayor, 1607: 02b).

A través de los contenidos referidos en el Símbolo, se puede averiguar 
que Tomás Mayor había consultado, por ejemplo, Viajes de Marco Polo, His-
toria de las cosas mas notables ritos y costumbres del gran reyno de China 
(1585, en adelante, Historia del Gran Reino de la China) del fraile agustino 
González de Mendoza. Además, dos historias en castellano publicados en 
1595 también podían formar parte de la lista de libros leídos por este autor 
dominico: Historia de cosas del Oriente de Amaro Centeno y Repúblicas del 
mundo de Gerónimo Román. 

En cuanto a los libros chinos, los padres dominicos tenían acceso a 
ellos al llegar a Filipinas. Juan Cobo afirmó en su carta del 13 de julio de 
1589 que había visto en Manila muchos libros chinos sobre filosofía moral, 
medicina, astrología, historia, geografía, novelas, teatro, etc. (Cervera, 
2015: 96-97). Hacia “la última década del siglo XVI, las publicaciones chi-
nas circulaban en Filipinas ya como mercancía” (Xiao, 2022: 118). Según 
los estudios de Retana, en el Archivo General de Indias se encuentra un 
documento municipal de Manila fechado el 27 de mayo de 1606, que se 
titula “Testimonio de una información sobre las habitaciones y tiendas que 
se an hecho en el Parian de los Sangleyes después del alzamiento”. En esto 
se menciona a un librero con nombre Zunhu y de origen Quioctan (Retana, 
1911: 49). Este documento demuestra que a principios del siglo XVI había 
librería en el mercado chino. Como los residentes chinos en estas Islas 
crecían rápidamente desde el establecimiento de la ruta comercial del 

Yin Xiao

31

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Galeón, es imaginable que librerías como esta en el mercado chino sirvie-
ra para “satisfacer las necesidades culturales de los sangleyes locales”, 
además de funcionar como “una ventana hacia la cultura china para los 
misioneros españoles” (Xiao, 2022: 118).

Según los estudios de Xiao (Xiao, 2022: 95-107), a través de las referen-
cias que los dominicos hicieron a los clásicos chinos en sus escritos, los auto-
res dominicos habían leído libros de educación ilustrada como Ming Xin Bao 
Jian y Zeng Guang Xian Wen 《增广贤文》 (Palabras virtuosas extendidas), 
clásicos confucianos como Sishu 四书 (los Cuatro Libros) editados y 
comentados por Zhu Xi y otros clásicos antiguos chinos, porque son estos los 
más citados en sus textos. Además, habían leído alguna edición de la Ming 
de Shiji 《史记》 (Registros del gran historia), y habían accedido a los 
anales de estilo tongjian 通鉴1 y gangjian 纲鉴2 que abarcaban la historia 
desde el legendario creador del mundo, Pangu 盘古, hasta el fin de la Yuan.

Aparte de la lectura, en el proceso de su aprendizaje del idioma y las 
doctrinas mandarinas, unos chinos letrados les servían de instructores y les 
dejaron una influencia evidente en su lectura intensiva de libros chinos. El 
gobernador Santiago de Vera comunica al Rey en su carta de 13 de julio de 
1589: 

Después que vine a esta tierra, (llegó en mayo de 1584), é hecho 
instancia sobre que los religiosos procurasen saver la lengua de los 
chinos para la conversión y doctrina de los que ay en esta tierra que es 
de ordinario la cantidad que é referido (4.000) y por ser tan dificultosa, 
y tener tanto que hacer con los naturales de estas Islas no se avía hecho 
y venidos que fueron los dominicos les encargué la doctrina de ellos y 
les di intérpretes para que les enseñase la lengua (Gayo, 1951: 92-93).

El gobernador Gómez Pérez Dasmariñas (en cargo 1590-1593) escribió 
al rey el 11 de junio de 1592 señalando que Juan Sami era un maestro de 
letras chinas y había viajado junto con el P. Cobo a Japón como intérprete 
(Villarroel, 1986: 24).

1 Libros históricos basados en el modelo de Zizhi Tongjian 《资治通鉴》 (Historia integral para la 
información del gobierno).

2 Combina las dos tradiciones estilísticas de Zizhi Tongjian y Tongjian Gangmu 《通鉴纲目》 
(Compendio de Zizhi Tongjian), basándose en múltiples versiones e integrando toda la historia desde 
Pangu hasta el final de la Yuan. Este estilo, que apareció en el contexto del florecimiento de la imprenta 
y la comercialización de los libros xilográficos, solía ser más conciso y propicio para satisfacer la 
demanda de los participantes del examen imperial.

32

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Es imaginable que bajo la influencia de sus instructores chinos, los 
misioneros filipinos empezaran a aprender el idioma y a conocer la cultura 
china a partir de los libros chinos que se usaban como materiales para la 
educación escolar desde la dinastía Yuan: 

Miao indica en su Zhongguo Chuban Tongshi (Mingdai Juan) 《中国出版

通史(明代卷)》 (Historia general de la edición china [tomo de la dinastía 
Ming]) que a principios de esta dinastía (siglo XIII), Cheng Ruili elaboró una 
agenda de estudio para los escolares. El gobierno de Yuan la publicó y la 
difundió por todas las provincias y todos los pueblos como un programa de 
la educación básica. Hasta la dinastía Ming, seguía siendo la planificación 
educativa oficial. De esta manera, la educación básica de las dinastías 
Yuan y Ming giraba prácticamente en torno a ella. Según esta agenda 
de aprendizaje, los libros de enseñanza ilustrada, los Cuatro Libros, los 
clásicos como Xiaojing 《孝经》 (Clásico de piedad filial), Shijing 《诗经》 
(Clásico de poesía), Yijing 《易经》 (Clásico de mutaciones), Shangshu 
《尚书》 (Clásico de historia), así como los textos históricos como Zizhi 
Tongjian 《资治通鉴》 (Historia integral para la información del gobierno), 
Tongjian Gangmu 《通鉴纲目》 (Compendio de Zizhi Tongjian), Shiji, etc. 
se encuentran en la lista de lectura obligatoria y esencial de los escolares. 
El examen imperial también los tenía como objeto básico (Xiao, 2022: 117). 
Guan ha calculado en su tesis de máster de la Universidad Normal de Fujian 
“Mingdai Jianyang Shufang de Kekao Yongshu” 《明代建阳书坊的科考用书》 

(Libros de examen imperial de los talleres de imprenta de Jianyang en la 
dinastía Ming) que las publicaciones de Jianyang, Fukién, de esta provincia 
provenían la gran mayoría de los comerciantes chinos en Filipinas, para la 
preparación del examen imperial en la dinastía Ming ocupaba un 67.11% de 
la totalidad (Xiao, 2022: 117).

Xiao indica que, aparte de estos índoles esenciales para la preparación 
de los exámenes imperiales, otros géneros que gozaban de un mercado 
indispensable por su utilidad común y su carácter de entretenimiento 
también llamaron la atención de los padres dominicos: “leyes y decretos 
gubernamentales, libros sobre las tácticas comerciales, el conocimiento 
común de letras, ciencias, los de referencia para la vida cotidiana, novelas, 
obras de teatro, cuentos, los de adivinación y literatura erótica, etc” (Xiao, 
2022: 117-118).

Tomás Mayor “muy probablemente había leído en Manila libros sobre 
las leyes de la dinastía Ming, puesto que dijo en el Símbolo”(Xiao, 2022: 
115): 

Yin Xiao

33

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Aunque vosotros chinos sois gente inteligente y razonable, vuestras 
leyes no son todas justas para orientar a la gente hacia la vía recta hasta 
llegar a la verdadera gracia. Hay muchos que cometen delitos y hablan 
de razones injustas. Por ejemplo, castigar la familia entera (incluidos 
los parientes del mismo apellido) del criminal es extremadamente 
injusto. Uno ha cometido el delito, se debe condenarlo a muerte. 
¿Cómo se puede penar a los inocentes? (Mayor, 1607: 257a).

Otra ley china ha prohibido recurrir a los médiumes espirituales para 
contactar con los de más allá, cosa que suele implicar fraude (Mayor, 
1607: 306b).

Los misioneros dominicos también habían accedido a las novelas chinas, 
que solían tener los siguientes temas en esa época según los estudios de 
Miao: sucesos históricos, vida social, acontecimientos contemporáneos, 
historias fantásticas sobre inmortales, divinidades y diablos, así como 
casos jurídicos. “Juan Cobo Señaló casi todos esos temas, salvo el de las 
divinidades” (Xiao, 2022: 109):

Libros muchos de Comedias, las quales son de ordinario de historias 
de guerras, de letras, y pretensiones de honras, y oficios de Iuezes, y 
Virreyes. De amores tienen tambien muchas: de cosas morales tienen 
muchas comedias (Cervera,  2015: 95).

“Tomás Mayor, en cambio, contó varias historias sobre las divinidades 
taoístas y budistas en el tercer tomo del Símbolo con fin de criticarlas” 
(Xiao, 2022: 110). Por ejemplo, la historia de la vida de Guanyin 
(divinidad budista), las leyendas de la diosa marítima Mazu y de los 
budas Shakya y Maitreya, etc. (Mayor, 1607: 312a-312b; 308b-309a; 
307b-308a). “Algunas de las historias se hallaban recopiladas en unas 
obras literarias de la dinastía Ming, o tenían diferentes versiones nov-
elescas y teatrales que circulaban entre el pueblo; otras simplemente 
eran leyendas o chistes populares” (Xiao, 2022: 110). Tomemos la his-
toria biográfica de Guanyin Miaoshan (referida por Tomás Mayor), (May-
or, 1607: 312a-312b) como ejemplo. Esta historia china sobre la buda 
tiene versiones de diversos géneros literarios: aparte de baojuan 宝卷 
(clásico religioso) y novelas, también hay de teatro y trova. 

Los poemarios eróticos también estaban circulando en Manila (Xiao, 
2022: 114). Domingo de Nieva mencionó en su Memorial un poemario de 

34

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

este tipo: “Hay quienes que seducen a los demás para practicar lo inmundo 
o enseñarles palabras obscenas. Leen los poemas eróticos en Shiba Jiao 
《十八娇》 (Las dieciocho guapas) que les perturban el corazón” (Nieva, 
1606: I- 34b).

Los misioneros dominicos no solo accedieron a una amplia gama de 
libros muy populares entre los ciudadanos, sino también adquirieron 
conocimientos sobre la cultura china mediante el contacto con los sangleyes 
locales: observaron de cerca sus entretenimientos (música, teatro, juegos 
de cartas...), fiestas religiosas, ritos y creencias. 

“Desde los finales del siglo XVI, los sangleyes filipinos ya realizaban 
actuaciones teatrales en Filipinas durante las fiestas” (Xiao, 2022: 108). 
El Fr. Diego Aduarte, historiador de la Orden de Predicadores en Filipinas, 
narró en la biografía del P. Salvatierra: 

En lo que mas cuidado puso, y mas dificultad halló, fue en prohibir 
a los chinos infieles las comedias que hacian, y a los Españoles y 
Españolas el salir a verlas de la manera que las hacían, que era llena de 
supersticiones e idolatrías. Como hasta que vinieron nuestros Religiosos 
no había habido quien supiese su lengua y costumbres, no se había 
reparado en este punto; y ellos, como estaban seguros de que nadie, 
sino ellos, entendían sus comedias, las cuales descubrió el P. Fr. Juan 
Cobo, habiendo aprendido su lengua, letras y costumbres, y dio noticia 
de ello al Provisor, y él las mandó cesar como supersticiosas (Villarroel, 
1986: 10).

“Juan Cobo no solo mencionó que había visto muchos libros de comedias 
chinas en Manila, sino también describió las comedias representadas que 
había presenciado, , pues indicó en su escrito las indumentarias que llevaban 
los actores, sus actuaciones y la duración de estas representaciones” (Xiao, 
2022, 108): 

...he visto vna (comedia) contra los convites, comidas, beuidas, y 
amistades ruynes desta traça. Representan vn hombre casado con vna 
muy leal mujer, y zelosa de la honra...

A este tono de los demas vicios hazen muchas representaciones, el 
modo es con grandes apariencias de vestidos. De suerte que gastan vn 
dia en vna comedia larguissimamente: representan con grandes vozes, 
aunque con eficazes meneos y afectos, y gran parte de la comedia 
cantando (Cervera, 2015: 95-96).

Yin Xiao

35

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

El Padre Cobo informó en su carta sobre los instrumentos musicales 
chinos que había visto en persona en las Filipinas:

De Musica saben, no a nuestro modo, ni compas: tienen flautas de 
cañas, y con puntos como las nuestras, aunque con diferente hechura. 
Tienen chirimias como las de Castilla, no con musica concertada de 
quatro, sino vna sola, y el son tira mucho a son de gayta. Tienen 
vihuelas de quatro cuerdas, algo mas largas que las nuestras, tocanlas 
sin trastes. Ay mucha abundancia deste instrumento, porque ay muchos 
que lo tañen. Tienen atabales como de Castilla. Tienen instrumentos 
suyos proprios de vnas tablillas y campanillas. Tienen sonajas como las 
de Castilla en todo: y mas que tienen por la vna banda pergamino, que 
hace forma de aldufe o pandero, que les sirve para tañer (Cervera, 
2015: 95-96).

Este fraile dominico nunca había estado en China, sin embargo, pudo 
presentar los instrumentos musicales chinos con tantos detalles, de lo cual 
se ve que en aquel entonces, los instrumentos chinos no eran raros en estas 
islas. Si los “instrumentos de unas tablillas y campanillas” que describió este 
autor de veras se trataban de lo que en chino se denomina bianzhong 编钟 
y bianqing 编磬, instrumentos chinos de gran tamaño, se puede imaginar 
lo impactante que era la música que acompañaba las obras teatrales o 
las ceremonias que realizaban los chinos filipinos durante las fiestas en 
esa época, pues apenas se simplificaba la disposición convencional de una 
compañía teatral u orquestal. 

A través de lo narrado por Tomás Mayor se observa que la mayor parte 
de los inmigrantes chinos en Filipinas no renunció a las creencias populares 
chinas. Al contrario, según informaron Juan Cobo y Tomás Mayor, guardaban 
y adoraban en sus casas diversos ídolos o tabletas que representaban a 
sus ancestros. Celebraban las fiestas religiosas y ejercían todo tipo 
de prácticas religiosas. Este último autor dominico criticó múltiples 
divinidades que adoraba el pueblo chino en su obra, entre las cuales había 
los budas Shakya, Maitreya, Guanyin, y los inmortales taoístas Mazu, Zhang 
Tianshi, Chenghuang 城隍, Zhao Yuanshuai, etc. (Mayor, 1607: 307b-308a; 
312a-312b; 308b-309a; 298b-299b). Juan Cobo afirmó en su carta:

...Los Anhares que tienen, que son sus Idolos, lo que ellos dizen es, 
que fueron hombres, y dellos cuentan cosas muy loables, y en ellas 

36

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

dizen que los reuerencian no como a Dioses, sino como a amigos del 
cielo; el qual ellos piensan que ay con mas certeza... (Cervera, 2015: 
98).

Tomás Mayor mencionó la adoración del Cielo y la Tierra de los chinos: 

En China se dice que el cielo y la tierra forman un matrimonio y todo 
el universo se engendró por la comunicación entre la Yin y el Yang. Por 
eso vosotros sangleyes imploráis con frecuencia el amparo del cielo y 
la tierra, el origen de los cuales se lo explico con claridad para que lo 
sepáis (Mayor, 1607: 310b).

Se puede observar que, a través del contacto directo con la comunidad 
china, los mencionados dominicos aprendieron sobre el teatro, la música, 
los festivales, las creencias folclóricas y otras facetas de la cultura china.

3.Nivel de estudios sinológicos de los padres dominicos

Los primeros sinólogos misioneros españoles eran unos estudiosos dis-
tinguidos con plena aptitud de aprender otros idiomas y culturas. Miguel 
Benavides Recibió el hábito y profesó en el insigne convento de San Pablo 
de Valladolid. Le hicieron luego colegial de San Gregorio de aquella ciudad. 
Terminados sus estudios en este Colegio, explicó Filosofía en varios con-
ventos de la Orden; y volvió a su propio convento a leer Teología (Aduarte 
y González, 1640: 311). Juan Cobo hizo sus estudios en el convento de San-
to Tomás de Ávila: fue luego Colegial en Alcalá de Henares; y finalmente 
lector de Filosofía y maestro de estudiantes en el mencionado convento 
de Santo Tomás de Ávila (Aduarte y González, 1640: 138-139). Domingo de 
Nieva tomó el hábito y profesó en el convento de San Pablo de Valladolid. 
Era aún diácono cuando llegó á estas Islas. Fue mandado a la provincia de 
Batán, donde aprendió con suma facilidad la lengua de los indígenas (Ál-
varez del Manzano, 1895: 16). Tomás Mayor fue colegial de Orihuela (Ocio, 
1891: 313). Afanados por predicar en el Imperio oriental y con su plena 
devoción religiosa, los padres dominicos pudieron aprender el idioma chino 
con una rapidez extraordinaria.

Hay razones para asegurar que Domingo de Nieva y Tomás Mayor tenían 
el mismo nivel sinológico, si no superior, que Juan Cobo y estaban tan fa-
miliarizados con los clásicos chinos como este. 

El Padre Cobo trabajó en San Gabriel del Parián desde el mes de sep-
tiembre de 1588 hasta mayo de 1590, al cual siguió otro período de relativa 

Yin Xiao

37

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

distracción de su apostolado al tener que encargarse del gobierno de la 
Provincia dominicana por ausencia y encargo del Prior Provincial P. Juan de 
Castro cuando éste fue a China en 1590. Al regresar Castro después de seis 
meses, Cobo volvió a entregarse en alma y cuerpo a sus tareas apostólicas 
del Parián desde marzo de 1591 hasta su partida para Japón en junio de 
1592. O sea, su total entrega al cuidado de los chinos duró unos tres años. 
El Shilu de Cobo fue escrito en colaboración con un escribano chino (Villa-
rroel, 1986: 65). De ahí que esté compuesto en chino clásico y las frecuen-
tes citas de los clásicos chinos que se hallan en dicha obra le confieren un 
estilo elegante.

Cuando Domingo de Nieva publicó su obra, llevaba quince años traba-
jando entre los sangleyes (1590-1605) y Mayor, cinco (1602-1607). Cuando 
Miguel de Benavides partió para China y Juan Cobo se encargó temporal-
mente del gobierno de la Provincia dominicana en 1590, Domingo de Nieva 
fue destinado al ministerio de los chinos en los arrabales de Manila, desde 
cuando se esforzó por aprender la lengua china (Van der Loon, 1969: 18). 
Tomás Mayor trabajó desde su llegada a Filipinas en 1602 entre los chinos 
en Binondo, donde permaneció hasta 1612, cuando fue a Macao para fundar 
misión en China.

El Memorial de Domingo de Nieva y el Símbolo de Tomás Mayor son 
obras bastante gruesas. En ambos se observan citas de los Cuatro Libros, 
clásicos como el Shijing, el Xiaojing y libros famosos de enseñanza ilustra-
tiva de aquella época como el Ming Xin Bao Jian y el Zeng Guang Xian Wen. 
Para conocer la historia china, Tomás Mayor consultó diversos libros histó-
ricos chinos como el Shiji, así como las crónicas integrales de los géneros 
tongjian y gangjian. De ahí que los dos autores que publicaron sus obras al 
principio del siglo XVII tenían un nivel lingüístico y conocimiento de la cul-
tura china semejante al de Cobo, habiendo leído los mismos libros chinos 
para aprender el idioma y conocer la cultura. 

Aparte de los autores dominicos que publicaron sus textos en chino, 
cabe mencionar al Padre Miguel Benavides, que tenía un nivel de chino 
considerable y un conocimiento de la cultura china profundo, aunque no 
hay publicaciones en mandarín cuya autoría se le atribuya. Formó parte de 
la primera misión dominicana en estas Islas que llegó en el julio de 1587 y 
fue el primer ministro de chinos en estas Islas. Juan Cobo afirmó en su carta 
que el padre fray Miguel había salido con la lengua china “con lo que bastó 
para comenzar a catequizar a los sangleyes” y que “el padre fray Miguel los 
catequizaba y predicaba en su lengua China, e hizo doctrina en su lengua” 
(Cervera, 2015: 89). De modo que unos investigadores creen que fue este 

38

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Padre quien hizo el primer borrador de la Doctrina christiana en lengua y 
letra china (Gayo, 1951: 69); Van Der Loon, 1969: 25), en cuya portada se 
informa del autor así : “los padres ministros de los Sangleyes de la Orden 
de Sancto Domingo”. 

En 1590 Benavides acompañó al P. Provincial Fr. Juan de Castro a China. 
Pero poco antes de tomar tierra fueron apresados por los soldados de un 
guardacostas chino. Los presos fueron conducidos a Haicheng, donde fue-
ron presentados al tribunal, reputados como espías. El Padre Benavides re-
mitió una defensa al juez escrita en caracteres chinos. Pero al verla el juez 
sospechó que la había escrito un paisano suyo, que debía estar mezclado 
en el negocio del espionaje, pues, a su ver, no creía capaz a un extranjero 
de escribir en los enrevesados caracteres chinos. Le respondió el religioso 
que él, y no otro, la había escrito. Entonces le mandó que escribiera otra 
defensa en su presencia. Postrado de rodillas, y rezando el santo Rosario, 
escribió el Padre Benavides, ante la admiración del tribunal, otra defensa, 
más brillante que la anterior (Aduarte y González, 1640: 120-121). Al regre-
sar de China, Fr. Benavides acompañó a España al Obispo Domingo Salazar. 
Fue nombrado primer Obispo de Nueva-Segovia (Cagayán de Filipinas) en 
1595. Después fue trasladado a la Silla Metropolitana de Manila en 1603 y 
la gobernó hasta su muerte, ocurrida el 26 de Julio de 1605 (Álvarez del 
Manzano, 1895: 7). En esta última época de su vida en Filipinas, siempre 
estaba muy atento a los asuntos de sangleyes. 

4. Actitudes distintas hacia la cultura china

Todos los misioneros dominicos que predicaban a los sangleyes cono-
cían la lengua china y habían estudiado ampliamente la cultura china, pero 
las diferentes formas en que cumplían su tarea misionera muestran sus 
actitudes variadas hacia la cultura china: Juan Cobo recurrió al neocon-
fucianismo que prevalecía en el círculo letrado chino en esa época para 
argumentar sobre Dios; Domingo de Nieva realizó una traducción prudente 
y más fiel de una obra original europea, sin desviarse de la religión orto-
doxa o atacar la cultura china de forma demasiado radical; Tomás Mayor, 
en cambio, mostró un claro desdén y desprecio por la cultura y la historia 
chinas; mientras que el obispo Benavides llegó incluso a profetizar la ame-
naza de los chinos no creyentes según rumores que había oído. Las diferen-
cias de enfoque no tienen nada que ver con el grado de conocimiento de la 
cultura china de cada individuo, sino que se deben más bien a las actitudes 
personales de los autores hacia la cultura china, influenciadas por las cir-
cunstancias sociohistóricas concretas en las que estaban.

Yin Xiao

39

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Al fundar la Provincia del Santo Rosario de Filipinas (1587-1591), los 
dominicos tenían el objetivo de conquistar China con la cruz. El Shilu fue 
escrito en este período (1591-1592), cuando los padres predicadores aca-
baban de llegar al Extremo Oriente para explorar las rutas de entrada a 
China y tenían mucha esperanza y confianza en la realización de su deseo. 
De modo que prestaban mucha atención a los logros evangélicos de los 
jesuitas en China. Al menos Cobo expresó simpatía y comprensión hacia la 
estrategia evangélica de adaptación de los jesuitas (Cervera, 2015: 91-92), 
pues preveía que si la Orden de Predicadores lograba aterrizar en China en 
poco tiempo, como esperaban, enfrentaría la misma presión y restricción 
del gobierno chino, así como el riesgo de ser expulsado del país. En ese 
caso, tendría que adoptar métodos de evangelización flexibles.

Además, el gobernador, Santiago de Vera, trataba a los sangleyes relati-
vamente con más amistad. Durante el período de su gobierno (1584-1590), 
el comercio China-Filipinas era creciente; todo tipo de víveres y productos 
artesanales, que los colonizadores españoles necesitaban, eran suministra-
do por los sangleyes. Por lo tanto, el gobierno español concedía favores a 
los comerciantes chinos, así que las dos naciones se llevaban bien (Chen, 
1963: 66-67). La convivencia pacífica entre las dos naciones permitía que 
el intercambio cultural sino-español se produjera de manera relativamente 
igualitaria en estas islas. 

En tal contexto social e histórico, Juan Cobo se mantenía en contacto 
con algunos chinos bastante letrados, bajo cuya guía, estudió el idioma chi-
no, leyendo clásicos chinos. Colaborando y dialogando de igual a igual con 
ellos, compuso su obra evangélica en chino y tradujo de manera fiel el Ming 
Xin Bao Jian al español. Asimismo, cooperó intensamente con los chinos 
en su misión diplomática a Japón (Villarroel, 1986: 24). En este proceso, 
establecieron confianza y amistad mutua entre ellos. Los maestros chinos 
influyeron de manera considerable en la actitud del dominico hacia el pen-
samiento chino y su opinión sobre la civilización de este pueblo. De modo 
que mostraba confianza y afecto por los sangleyes, así como admiración y 
respeto por la cultura china: a su juicio, los chinos eran muy inteligentes 
y generalmente con alto nivel de alfabetización, y China era un país de 
civilización avanzada: 

Que la gente que aqui conocemos, y que viene aqui, es la escoria de 
la tierra, y la gente maritima y de mar, pescadores, y trabajadores, que 
vienen a ganar de comer. Y con ser esta la gente, que conforme la gen-
te de su suerte de Castilla, auian de tener los entendimientos llenos de 
berças y tozino, son tan agudos y habiles, que entre mil no se halla vno 

40

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

con quien no nos podamos poner a razones, no de pesquerias, sino de 
letras, mouimientos de los cielos, de cosas morales, criança, cortesia, 
y de justicia. Porque en cosas de Filosofia moral, aunque sin ciencia, 
son estremados (Cervera, 2015: 94).

Juan Cobo se puso consciente de la importancia de saber hablar chino 
y debió los fracasos anteriores de entrar en China de los otros misioneros 
españoles a su incompetencia idiomática:

 ... y fuera más gran necedad recibirlos que no sabían qué era, o por 
mejor decir, grave pecado recibir otra Ley, sin saber qué ley era. Lo 
que hemos visto, es que el padre de la Companía, y a su compañero, 
que saben lengua y sus letras, que los han recibido (Cervera, 2015: 91). 

Juan Cobo intenta conciliar las doctrinas chinas y la cristiana en su 
Shilu. Argumenta la rectitud de la fe católica fundamentándola en la discu-
sión de cuestiones filosóficas y científicas. Su obra se trata de un catecismo 
para los sangleyes, sobre todo para los infieles letrados. Expresa claramen-
te que la creencia católica en Dios coincide en principio con los conceptos 
de xing 性 (naturaleza) y dao 道 (principio o método) propuestos por los 
santos chinos; asimismo las doctrinas son parecidas:

La gran sabiduría se llama dao, el ejercitarse en dao se llama 
instrucción3. El xing y el dao se conforman, ¿acaso hay dos métodos 
de instrucción? Sabido esto, hay que tener en cuenta que Dios dio 
una doctrina original igual en naturaleza, igual en método, igual en 
instrucción. ¿Por qué nosotros hemos de ver diferencia en ello?(Cobo, 
1593: 1a).

Intenta utilizar el neoconfucianismo para interpretar la teología 
cristiana señalando que la única diferencia consistía en la expresión que 
lo representa, es decir, a pesar de la variedad de los nombres de Dios, 
se refieren al mismo Dios. Por lo tanto, Juan Cobo aplicó la metodología 
traductológica orientada al idioma meta, traduciendo Dios con los términos 
neoconfucianos “wuji” 无极 (el infinito) y “taiji” 太极 (el supremo):

3 Frase citada de Zhongyong 《中庸》.

Yin Xiao

41

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Solo existe un Dios supremo y un principio recto; no hay diferencia. 
Se duda que sean distintos porque se ignora la coincidencia teórica 
entre ellos y solo hay diferencias lingüísticas. Es como los europeos 
llaman ora “Dios”4, ora “Deus”5, ora “Jehová”6. En el mundo todos lo 
saben aunque sea diverso el nombre. Aclaro que en realidad su doctrina 
es la misma. En cuanto a los nombres en chino, wuji o taiji, ¿no se 
refiere al principio de lo físico, la razón y las leyes de todo el universo? 
Así que no se limitan a indicar el cielo visible (Cobo, 1593: 22a-22b).

Todos estos hechos reflejan que Juan Cobo tenía una actitud abierta: 
estimaba y respetaba la civilización china. 

 Sin embargo, las políticas opresivas hacia los chinos iban ejecutándose 
desde 1581 en las Filipinas. Desde entonces, la tensión entre las dos 
naciones vino cada vez mayor. Por un lado, el gobierno español imponía 
tributos aduaneros, tasas de residencia, labores en expediciones, etc. a 
los sangleyes y en el proceso de desempeñar sus cargos administrativos y 
jurídicos, existían muchos actos inadecuados y corruptos. Por otro lado, a 
partir del establecimiento de la ruta comercial del Galeón, la población china 
en Filipinas creció precipitadamente. Los chinos controlaban la distribución 
de mercancías en Filipinas. Muchos de ellos trabajaban en la pesca y la 
plantación, sustituyendo a la mano de obra nativa. La enorme diferencia 
cuantitativa de población entre los chinos y los españoles intensificó las 
contradicciones. Como estos últimos consistían en una comunidad de 
menor cantidad de habitantes, se veían cada vez más amenazados. Sobre 
todo, la cultura china era siempre la dominante en el Sureste asiático y las 
naciones vecinas la admiraban e aprendían. De este modo, la cultura china 
que traían los sangleyes realmente se trataba de un rival competente para 
la cultura católica en cuanto a la influencia que ambas dejaban en las otras 
naciones. Tal amenaza les habría traído cierta ansia o sensación de crisis 
a los misioneros, la cual les imposibilitó mantener una actitud tolerante y 
respetuosa hacia la cultura china.

Con una relación de opresión y resistencia, empezaron a ocurrir 
algunos incidentes conflictivos. El primer suceso violento entre las dos 
naciones ocurrió en 1593 cuando el gobernador Gómez Pérez Dasmariñas 
fue asesinado por los marineros chinos en su nave principal durante una 

4 “Dios” transcrito como “Liaoshi 寮氏”.
5 “Deus” transcrito como“Lihushi 礼乎氏”.
6 “Jehová” transcrito como “Yaomu 遥目”.

42

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

expedición a Molucas (Morga, [1609] 1909: 30-32). Más tarde, en 1603, se 
produjo una sublevación de chinos en Manila, en la que aproximadamente 
veinte mil sangleyes fueron asesinados.

Desde que el obispo Salazar volvió a España, la iniciativa de entrar en 
China de los dominicos perdió el potente apoyo de la autoridad filipina. Era 
rigurosamente restringido que los frailes que llegaron a Filipinas viajaran a 
otras partes de Asia oriental, pues fueron enviados por el Rey de España a esta 
colonia para instruir a los pueblos locales. En consecuencia, los dominicos 
filipinos no tenían otra opción que suspender temporalmente el plan de 
llevar el evangelio a China. Entrando en el siglo XVII, la Orden Dominicana 
empezó a fijar el punto de gravedad evangélico en los inmigrantes chinos 
locales. Al mismo tiempo, la postura anterior de diálogo y discusión en nivel 
de igualdad se desvaneció y el intercambio cultural mutuo se convirtió en 
un dominio cultural del cristianismo. Este giro que se refleja en los textos 
dominicanos en chino no se debía a que algún autor particular prefiriera 
o rechazara la cultura china, sino más bien a la actitud general de esta 
orden hacia los sangleyes. En comparación con los jesuitas coetáneos que 
trabajaban en China, los dominicos en estas Islas no se veían presionados 
por el gobierno mandarín. En cambio, tenían el apoyo del dominio político 
español, de modo que podían adherirse a los dogmas ortodoxos, pues la 
cultura católica llevaba esa ventaja abrumadora sobre la popular china.

Al comparar los textos evangélicos dominicanos en chino publicados 
en Filipinas después de 1600 con el Shilu, se puede adquirir una sensación 
clara de que la actitud de los misioneros hacia los sangleyes y su cultura 
cambió mucho: antes los estimaban y apreciaban y después se notaba una 
evidente opinión negativa o desdeñosa. Además, el eje central de su misión 
mudó de la gente más letrada a los comerciantes, pescadores, marineros y 
artesanos chinos. 

En primer lugar, el hecho de que el Símbolo es una continuación o 
reescritura del Shilu prueba que, al inicio del siglo XVII, la Orden de 
Predicadores ya no soportaba la interpretación de la doctrina cristiana con 
pensamientos chinos. El Shilu de Juan Cobo y el Símbolo de Tomás Mayor se 
basan en el mismo texto europeo original: Introducción del símbolo de la fe 
de Fr. Luis de Granada. Al principio Mayor intentó terminar la traducción de 
la obra granadina en chino iniciada por Juan Cobo, y luego decidió renovar 
la parte escrita por Cobo para sustituirla con el nuevo texto al evangelizar 
a los chinos. Domingo de Nieva tampoco mencionó en su Memorial ninguno 
de los conceptos neoconfucianos usados frecuentemente en el Shilu.

Yin Xiao

43

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

En segundo lugar, abandonaron por completo el método de traducción 
orientado a la cultura meta del Shilu, y tradujeron los términos de forma 
extranjerizante en general. Juan Cobo prefirió traducir los conceptos 
teológicos cristianos con los equivalentes en la cultura china para acomodar 
el texto traducido al contexto local; mientras que Domingo de Nieva y 
Tomás Mayor aplicaron más frecuentemente la transcripción fonética con 
fin de evitar desviaciones de la doctrina ortodoxa al traducir los términos 
religiosos. Las traducciones parafrásticas juegan un papel auxiliar en su 
versión.

En tercer lugar, Tomás Mayor y Domingo de Nieva eran muy prudentes 
en el uso de los clásicos chinos en sus obras. Las citas de los clásicos chinos 
en el Memorial y el Símbolo son mucho menos frecuentes que en el Shilu. 
Se hallan en los textos de Domingo de Nieva y Tomás Mayor referencias 
solamente a aforismos de fácil entendimiento extraídos de los clásicos 
chinos o simplemente algunos refranes, que no atañen a los conceptos 
esenciales confucianos y taoístas. 

En cuarto lugar, Tomás Mayor criticó todas las creencias populares chinas 
en el Símbolo (Mayor, 1607: 307b-308a; 312a-b; 308b-309a; 298b-299b). 
Asimismo, sostenía una actitud negativa hacia la historia china antigua: 
negaba la autenticidad de los contenidos de la historia china siempre que 
los personajes y los acontecimientos en ella contradijeran la Biblia o que el 
tiempo no coincidiera con la crónica bíblica. Criticó a los ancestros chinos 
registrados en la historia antigua china, señalando que Fuxi y Shennong 
eran demonios y monstruos (Mayor, 1607: 135a-145a). Domingo de Nieva, 
en cambio, era mucho más moderado, pues, aparte de criticar la lectura 
de los poemarios eróticos de los sangleyes (Nieva, 1606: I-34b), no hizo 
demasiados comentarios sobre la cultura mandarina en su Memorial. 

El texto escrito por Mayor muestra su actitud negativa hacia la cultura 
china. Esto se puede entender a través de su propia experiencia en el 
contexto histórico y social concreto de las Filipinas de aquel entonces. 
Este autor aterrizó en Manila el 30 de abril de 1602 y, una vez llegado, le 
asignaron la administración de los chinos en Binondo (Álvarez del Manzano, 
1895: 49). Por lo tanto, poco después de su llegada, presenciaría la escena 
de los funcionarios chinos (mandados a estas islas por el emperador chino 
para averiguar si en Cavite había montañas de oro) pasando por las calles 
manilenses con bastante señorío y altivez. Además, habría participado sin 
falta en el incidente violento entre el pueblo chino y el español de 1603. 
Esto habría decepcionado considerablemente a Mayor, que había venido a 
esta tierra con la ilusión de evangelizar a los chinos. 

44

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

En cambio, Domingo de Nieva formó parte de la primera misión 
dominicana en Filipinas de 1587. Al inicio trabajó entre los tagalos de 
Batán. En 1590 le asignaron la administración de los sangleyes. Desde 
entonces mantenía en contacto con la nación china hasta su muerte. De tal 
modo, este autor vivió la época de convivencia amistosa y pacífica entre los 
españoles y los chinos, pero también presenció los conflictos e incidentes 
violentos entre las dos naciones. Estas experiencias personales en contacto 
con los sangleyes locales influyeron, sin duda, a las actitudes de estos 
autores hacia el pueblo y la cultura chinos, lo que se refleja con evidencia 
en sus textos.

Por último, los textos del Memorial y el Símbolo muestran el sentido 
de superioridad cultural de los dominicos y su tendencia a asimilar a los 
sangleyes y dominarlos con la cultura católica. Por ejemplo, Tomás Mayor 
expresó que solo los fieles eran capaces de recibir la ilustración del 
conocimiento verdadero, desdeñando a los infieles:

Nuestro Señor Dios quiere hacer saber esto (la fe católica) a la gente, 
pero no entera a todos de ello, sino solo a los cristianos (es decir, a los 
bautizados) y les hace seguirlo. Por eso solo nosotros fieles sabemos de 
veras y lo notamos con un símbolo para mostrar que somos los súbditos 
de la Iglesia. Esta es la gran gracia que Dios otorga a los fieles (Mayor, 
1607: 69a-69b).

El libro entero del Memorial trata de las normas de conducta y la ética 
social cristianas. Por eso se ve que la iniciativa de escribir este libro era 
inculcar las leyes y la moralidad cristianas a los neófitos chinos para que 
se integrasen en la vida cristiana. De esta manera, se lograría asimilar a 
los chinos tanto en la costumbre como en la ideología, lo que facilitaría su 
administración. 

Además, se observa un contraste gigantesco de tono entre los dos obispos 
filipinos de la Orden de Predicadores, Domingo de Salazar y Miguel Benavides 
en sus cartas al Rey de España sobre los asuntos chinos. En una epístola 
escrita en 1590 de Salazar elogió con mucho entusiasmo la inteligencia 
y las destrezas de los sangleyes, explicando con detalles que los chinos 
suministraban todo tipo de productos necesarios a las Filipinas, que entre 
ellos había todo tipo de oficiales, y que prestaban muy diversos servicios 
a la vida colonial (Cervera, 2015: 110-115). En contraste, a principios del 
siglo XVII, el obispo Benavides acusó en varias cartas dirigidas a la corte 
española a los chinos de sus prácticas usuales de sodomía, quejándose de 
que ejercían muy mala influencia en los aborígenes de estas islas. Rogó 

Yin Xiao

45

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

con mucha insistencia que los gobernantes filipinos expulsaran a los chinos 
infieles y segregaran estrictamente a los chinos y los aborígenes (Blair y 
Robertson, 1903-1909: XII, 101-127; XIII, 271-286). En Benavides se observa 
un cambio de actitud hacia la nación china en diferentes épocas. Como 
se ha mencionado arriba, Cuando Fr. Benavides presentaba Ming Xin Bao 
Jian al príncipe heredero de la corona en 1595, en la dedicación expresó 
la esperanza de que el rey español tomara China bajo su protección y le 
concediera pacíficamente los beneficios de la fe católica. En 1598, cuando 
Benavides todavía era el obispo de Nueva Segovia, escribió al Rey acusando 
a los funcionarios españoles en representación de unos sangleyes y afirmó 
que los frailes dominicos eran sus únicos protectores (Blair y Robertson, 
1903-1909: X, 151-167). No obstante, sus cartas, fechadas entre 1603 y 1605, 
están llenas de miedo y odio hacia los chinos. Si se toma en cuenta también 
la carta de Fr. Bernardo de Santa Catalina, el provincial de la Provincia del 
Santo Rosario de Predicadores, se percibirá una atmósfera de reprimenda 
a la comunidad china entre los dominicos: acusaron a los sangleyes de ser 
asquerosos sodomitas, avaros, astutos, de consumir demasiado, no solo de 
sobornar a los funcionarios españoles, sino también de ejercer muy malas 
influencias en los indios, e incluso de haber corrompido la moralidad de 
los jesuitas (Blair y Robertson, 1903-1909: XII, 101-126; XIII, 271-286). 
Cuando Benavides acababa de tomar el cargo de arzobispo de Manila en 
1603, experimentó conflictos chino-españoles muy graves: en el mismo año 
los sangleyes se rebelaron y los españoles organizaron tropas de japoneses 
y aborígenes para luchar contra los chinos sublevados. Muchos religiosos 
participaron en la lucha. Evidentemente, al inicio del siglo XVII, este obispo 
filipino guardaba cierto rencor contra los chinos y se preocupaba mucho 
por la amenaza que suponían para su obispado. De ahí que insistió en la 
aplicación de una política rígida para los sangleyes infieles, tales como 
limitar sus derechos de movilidad y desarrollo en estas islas. 

5.Conclusión

En suma, los primeros misioneros dominicos que trabajaron entre san-
gleyes en Filipinas aprendieron el idioma chino y recurrieron a todos los 
medios y apoyos que pudieran acceder para adquirir un conocimiento de 
la cultura china lo más amplio y profundo posible no solo a fin de facili-
tar sus misiones evangélicas hacia esta nación, sino también para servir 
como informadores e intermediadores entre los chinos y los castellanos. 
Sus descubrimientos del mundo chino extendían el conocimiento europeo 
sobre el Imperio en el Extremo Oriente y también servían de fundamentos 

46

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

para la elaboración de las políticas coloniales hacia los sangleyes locales y 
las diplomáticas hacia China. Los primeros sinólogos misioneros españoles 
contaban con bastantes recursos para realizar sus estudios sobre China, 
gracias a la creciente comunidad china en Manila y la cultura vulgar que 
presentaban en su vida cotidiana. Sobre todo, siendo Fukién uno de los 
centros de publicaciones de China a finales de la dinastía Ming y casi to-
dos los sangleyes fukieneses, los padres dominicos pudieron informarse 
de ciencias, pensamientos y artes chinos a través de diversas índoles de 
publicaciones populares que se producían en la provincia de donde pro-
venían los comerciantes chinos a estas Islas. Sus procesos de aprendizaje 
eran semejantes y todos ellos eran tan bien letrados y tan aplicados en 
el aprendizaje de la cultura china que en poco tiempo pudieron alcanzar 
a un nivel sinológico como para redactar textos evangélicos en chino y 
predicar en este idioma. 

No es el nivel de la lengua china que determinó el estilo idiomático 
utilizado, o la frecuencia y la forma de referencia a los clásicos manda-
rines, en estas obras en chino, sino que lo hizo la actitud específica de 
cada autor dominico hacia la cultura china. Después de 1595, debido a 
varios factores históricos, sobre todo, al precipitado crecimiento de la 
población china en Filipinas y la falta de padres dominicos administrado-
res para los sangleyes, los dominicos se concentraron cada vez más en la 
administración de los creyentes chinos locales. La postura igualitaria de 
intercambio cultural de Juan Cobo desvaneció y los dominicos posteriores 
que predicaban a los sangleyes demostraron una actitud condescendiente 
hacia la cultura china, imponiendo dogmas cristianos a los convertidos 
con el fin de asimilarlos con la cultura católica, que era la oficial en es-
tas Islas. De este modo, desempeñaban la función de fuerza blanda en el 
gobierno español en esta colonia y cumplían su compromiso con el Rey de 
España de instruir a los indígenas locales. La mayoría de los primeros si-
nólogos misioneros españoles se inclinaban a la ortodoxia del catolicismo, 
refutando todo tipo de registros históricos, leyes y costumbres paganos 
que contradecían la Sagrada Escritura. Tal actitud negativa suya hacia el 
pueblo chino y su cultura naturalmente afectó a sus logros en los estudios 
sinológicos, al intercambio cultural con los chinos, e incluso a su misión 
evangélica, pues menoscababa el objetivismo muy necesitado para cual-
quier investigador imparcial. Entre ellos, Juan Cobo es un caso singular, 
pues solo él sostenía una actitud humanística hacia la cultura china e 
intentaba integrarla con la cultura católica. De modo que sus méritos en 

Yin Xiao

47

肖音 



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

el intercambio cultural sino-español fueron mucho más notables que los 
de sus hermanos de la Orden de Predicadores.

BIBLIOGRAFÍA

Aduarte, Fr. D. & Fr. Domingo, G., 1640. Historia de la Provincia del Sanc-
to Rosario de la Orden de Predicadores en Philippinas, Japón y China. 
Manila: Luis Beltran.

Álvarez del Manzano, B., 1895. Compendio de la reseña biográfica de los 
religiosos de la Provincia del Santísimo Rosario de Filipinas. Manila: 
Establecimiento Tipográfico del Real Colegio de Santo Tomás. 

Blair, E. H. & J. A. Robertson, ed. 1903-1909. The Philippine Islands 1493-
1898. Vols. X, XII, XIII. Salt Lake City: Project Gutenberg, www.guten-
berg.net. 

Cervera, J. A., 2015. Cartas del Parián: los chinos de Manila a finales del si-
glo XVI a través de los ojos de Juan Cobo y Domingo de Salazar. México: 
Palabra de Clío. 

Chen, J., 1963. Shiliu Shiji Zhi Feilübin Huaqiao 十六世纪之菲律宾华侨 Los 
chinos en las Filipinas del siglo XVI. Hong Kong: Xin Ya Yanjiusuo.

Cobo, J., 1593. Bian Zhengjiao Zhenchuan Shilu辩正教真传实录 Apología 
de la verdadera religión. Manila. 

Gayo Aragón, J., ed. 1951. Doctrina Christiana en letra y lengua china. 
Manila: UST. 

Mayor, T., 1607. Gewu Qiongli Bianlan格物穷理遍览 Símbolo de la fe en 
lengua china. Manila: Pedro de Vera.

Morga, A., [1609] 1909. Sucesos de las Islas Filipinas. Ed. por W. R. Retana 
Madrid: Librería General de Victoriano Suárez,Nieva, Domingo de. 1606. 
Xinkan Liaoshi Zhengjiao Bianlan 新刊僚氏正教便览 Memorial de la vida 
cristiana en lengua china. Manila: Pedro de Vera.

Ocio, H., 1891. Reseña Biográfica de los religiosos de la Provincia del 
Santísimo Rosario de Filipinas. Manila: Establecimiento tipográfico del 
Real Colegio de Santo Tomás. 

Retana, W. E., 1911. Orígenes de la imprenta filipina: investigaciones 
históricas, bibliográficas y tipográficas. Madrid: Librería General de Vic-
toriano Suárez. 

Sanz, C., 1958. Primitivas relaciones de España con Asia y Oceanía: los dos 
primeros libros impresos en Filipinas, más un tercero en discordia. Ma-
drid: Librería General Victoriano Suaréz.

48

Pathway of Sinological Studies of Early Spanish 
Dominican Missionaries

早期西班牙多明我会传教士的汉学路径



Sinologia Hispanica, China Studies Review, 21, 2 (2025), pp. 27-50

Van Der Loon, P., 1969. The Manila Incunabula and Early Hokkien Studies. 
En Asia Major- a British Journal of Far Eastern Studies, New Series vol. 
12: 1-43. Ed. por Walter Simon. London: Percy Lund Humphries & Co. 
Ltd. 

Villarroel, F., ed., 1986. Pien Cheng Chiao Chen-Chu’an Shih-lu 辩正教真传

实录 (Apología de la verdadera religión). Manila: UST Press. 
Xiao, Y., 2022. Los libros chinos circulantes en Filipinas a finales de la di-

nastía Ming. Sinología Hispánica, China Studies Review, 1: 95-107. 

Yin Xiao

49

肖音 




